

# มขาบัฏฐาน

อารัมมณฑ์ตั อนันตรชาติ

โดย อาอารย์ณัฐสักย์ ตันตยานุพนธ์

#### สารบัญ

| อารัมมณชาติ ๘ ปัจจัย                          | ๑ ข้อควรกำหนดในอารัมมณชาติ | ๑) อุทเทส / นิทเทส | ค) หฏหา     | ๔) ส์รุปเนื้อความ ๓ ประการ | <i>๔</i> ) ปัญหาวาระวิภังค์ | ๖) สุทธลังขยาวาระ, สภาคะ | <ul><li>ง) วจนัดถนละคำอธิบาย</li></ul> | ๔) ลุปมา      | ๙) อนุวาทพระบาลี |
|-----------------------------------------------|----------------------------|--------------------|-------------|----------------------------|-----------------------------|--------------------------|----------------------------------------|---------------|------------------|
| <ul><li>๑) อารัมมณปัจจัย</li></ul>            |                            | ଡା 🏻               | 9¢          | 99                         | ર્વિ                        | ල භ                      | ල භ                                    | ල භ           | <i>જે હૈ</i>     |
| ๒) อารัมมณาธิปติปัจจัย                        |                            | ๒๔                 | ලේම         | <b>ම</b> හ                 | കരു                         | ள ள                      | <b>ຄ</b> າ ຄາ                          | -             | જજ               |
| ๓) อารัมมณูปนิสสยปัจจัย                       |                            | ๓๕                 | <b>૯</b> 0  | <b>d</b> 9                 | <b>∉</b> ଡ                  | <b>હ</b> િંગ             | ๔๗                                     | ๔๗            | જજ               |
| ๔) อารัมมณปุเรชาตปัจจัย                       |                            | <i>હ</i> ઢ         | હૈ હ        | હ હ                        | <b>৫</b> চ                  | <b>ಜೆ</b> ಡ              | <b>ಜೆ</b> ಡ                            | <b>ಜೆ</b> ಡ   | 909              |
| <ul><li>๕) อารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย</li></ul> |                            | હલ                 | ල ස         | ୭ଝ                         | ) මූල්                      | ) කල                     | ) ශල                                   | ) කල          | 909              |
| ๖) อารัมมณปุเรซาตอวิคตปัจจัย                  |                            | ಶಿಡೆ               | മ്പില       | ଡା ଶ                       | ø                           | ග්ව                      | ග්ව                                    | ග්ව           | 909              |
| ๗) วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย               |                            | ବାବା               | ଭା <i>ଷ</i> | ಡಂ                         | ಡಣ                          | ಡ <b>ಡೆ</b>              | <i>હ</i> હૈ                            | -             | 900              |
| ๘) วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย            |                            | රේව                | <i>ಡ</i> ಡ  | <b>ಡ</b> ಡ                 | ଝଡ                          | જલ                       | જલ                                     | -             | 900              |
| อนันตรชาติ ๖ ปัจจัย                           | @O@                        |                    |             |                            |                             |                          |                                        |               |                  |
| ๑) อนันตรปัจจัย / ๒) สมนันตรปัจจัย            |                            | 90¢                | ୭୭୩         | ඉඉේ                        | ୭୭๘                         | ூடிள                     | <b>்</b> வை                            | <u></u> இங்ள  | ඉවිඹ             |
| ๓) อนันตรูปนิสสยปัจจัย                        |                            | 9 <b>m</b> 9       | ഉണബ്        | ୭୩୩                        | 9 ണ ๘                       | ୭୯ 🏻                     | ୭୯ 🏻                                   | 9¢ n          | 95¢              |
| ๔) อาเสวนปัจจัย                               |                            | <u></u> ७ द द      | ඉඳු ව       | ୭୯ ଚ                       | <u>ඉ</u> ඳුව                | 9€ द                     | 9€ द                                   | <u></u> ७๔ द  | 95¢              |
| a) นัตถิปัจจัย                                |                            | ୭୯ ଝ               | 9¢0         | 9¢0                        | 9¢ 9                        | ૭ૡ૿ૡ૿                    | ૭૬૬                                    | <u></u> ૭ૡ૿ૡ૿ | ඉවිල්            |
| <b>๖)</b> วิคตปัจจัย                          |                            | ඉඳීව               | ୭ଝ ଶ        | ୭ଝ ଶ                       | ୭ଝିଟ                        | ඉල්ම                     | ඉල්ම                                   | ඉල්ම          | ඉවිල්            |
| แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร (วิถี)            | இநகு                       |                    |             |                            |                             |                          |                                        |               |                  |
| ตารางสมถกรรมฐาน ๔๐                            | ඉල්ල                       |                    |             |                            |                             |                          |                                        |               |                  |
|                                               |                            |                    |             |                            |                             |                          |                                        |               |                  |

## โครงสร้างการเรียนมหาปัฏฐาน

บันทึกการสอนซึ่งบรรยายโดย อ.ณัฐศักย์ ตันตยานุพนธ์ นี้ ใช้หนังสือ ประกอบการเรียน ๒ เล่ม คือ

- หลักสูตรมหาปัฏฐาน อช่ว.
- คู่มือการศึกษาคัมภีร์มทาบัฏฐาน บรรยายโดย อ.ณัฐศักย์ ตันตยานุพนธ์ รวบรวมโดย คุณสุภา คุ้มสนิท

ทั้งนี้ แนวทางการเรียนการสอนของ อ.ณัฐศักย์ ตันตยานุพนธ์ นั้น แบ่งการบรรยายตามลำดับชาติและปัจจัย โดยแต่ละปัจจัยเรียงตาม ลำดับเรื่อง ดังนี้ คือ

๑) อุทเทส หลักสูตร น. ๑๘ - ๑๙

๒) นิทเทส หลักสูตร น. ๒๐ - ๑๓๗

๓) พฎนา หลักสูตร น. ๒๐ - ๑๓๗

๔) สรุปเนื้อความ ๓ ประการ หลักสูตร น. ๑๓๘ - ๑๖๗

๕) ปัญหาวาระวิภังค์ หลักสูตร น. ๑๖๘ - ๓๗๐

b) วจนัตถและคำอธิบาย หลักสูตร น. ๓๗๐ - ๔๒๑

๗) สรุปปัจจัย ๒๔ หลักสูตร น. ๔๒๒ - ๔๒๙

๘) พระบาลี หลักสูตร น. ๔๓๐ - ๔๕๙

88888

#### อารัมมณชาติ

#### ข**้**อควรกำหนดในอารัมมณชาติ

บัจจัยธรรม เป็นอารมณ์, บัจจยุปบันธรรม เป็นผู้รู้อารมณ์ บัจจัยที่เป็นอารัมมณชาติ มี ๘ บัจจัย คือ

| อา  | (.و         | อารัมมณปัจจัย                           |          | (๑) อา     |
|-----|-------------|-----------------------------------------|----------|------------|
| ฮิ๊ | ๒.)         | อารัมมณา <u>ธิ</u> ปติปัจจัย            |          |            |
| นิ  | ണ <b>.)</b> | วัต <u>ถา</u> รัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย   | ٦        | (๒) ចិល្ម  |
| ផ្ច | æ.)         | อารัมม <u>ณู</u> ปนิสสยปัจจัย           |          |            |
| ปุ  | æ.)         | อารัมมณปุเรชาตปัจจัย                    | -        | (๔) กา.๒   |
| วิป | ৯.)         | วัต <u>ถา</u> รัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจั | [원_]     |            |
| ถิ  | හ.)         | อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย                |          | (๓) อาปุ.๓ |
| อะ  | ಡ.)         | อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย               | <u>i</u> |            |

#### บัจจัยในอารัมมณชาติ ๘ บัจจัยนี้ แบ่งออกเป็น ๔ กลุ่ม

กลุ่มที่ ๑ อา อารัมมณบัจจัย กลุ่มที่ ๒ ธิณู อารัมมณาธิปติบัจจัย และอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

กลุ่มที่ ๓ อาปุ ๓ อารัมมณปุเรชาตบัจจัย, อารัมมณปุเรชาตัดถิบัจจัย, อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัย

กลุ่มที่ ๔ ถา ๒ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

## 🗅 ปัจจัยที่เป็นอารัมมณชาติ มีนิทเทส ดังต่อไปนี้

| <b>9.</b> ) | อารัมมณปัจจัย                   | มีนิทเทส ๘ ข้อ | ทั้งหมดของอารัมมณปัจจะ | บนิทเทส ข้อ ๑-๖, ๗, ๘ |
|-------------|---------------------------------|----------------|------------------------|-----------------------|
| w.)         | อารัมมณา <u>ธิ</u> ปติปัจจัย    | มีนิทเทส ๑ ข้อ | ในอธิปติปัจจยนิทเทส    | ข้อที่ ๕              |
| <b>m.</b> ) | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย    | มีนิทเทส ๑ ข้อ | ในนิสสยปัจจยนิทเทส     | v<br>ve 99            |
| æ.)         | อารัมม <u>ณ</u> ูปนิสสยปัจจัย   | มีนิทเทส ๗ ข้อ | ในอุปนิสสยปัจจยนิทเทส  | ข้อที่ ๑-๓, ๔, ๗-๙    |
| æ.)         | อารัมมณปุเรชาตปัจจัย            | มีนิทเทส ๗ ข้อ | ในปุเรชาตปัจจยนิทเทส   | ข้อที่ ๖-๑๑, ๑๓       |
| b.)         | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย | มีนิทเทส ๑ ข้อ | ในวิปปยุตตปัจจยนิทเทส  | v<br>vo               |
| ෝ.)         | อารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย        | มีนิทเทส ๗ ข้อ | ในอัตถิปัจจยนิทเทส     | ข้อที่ ๑๑-๑๖, ๑๗      |
| <b>ಡ.</b> ) | อารัมมณปเรชาตอวิคตปัจจัย        | มีนิทเทส ๗ ข้อ | ในอวิคตปัจจยนิทเทส     | ข้อที่ ๑๑-๑๖, ๑๗      |

# ่ สรุปองค์ธรรมของบัจจัยทั้ง ๘ ที่เป็นอารัมมณชาติ กลุ่มที่ ๑. (อา) อารัมมณบัจจัย

อารมณ์ ๖ คือ ๘๙, ๕๒, ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต เป็น **ปัจจัย**๘๙, ๕๒ เป็น **ปัจจยุปบันธรรม** 

| คาถาแส       | คาถาแสดงจิตที่รับอารมณ์แน่นอน ๔ ประเภท และไม่แน่นอน ๓ ประเภท |                      |                               |  |  |
|--------------|--------------------------------------------------------------|----------------------|-------------------------------|--|--|
| 9. L         | ีญจวีส ปริตุตมุทิ                                            | ฉ จิตุตานิ มหคุคเต   | <b>)</b> รับอารมณ์ได้         |  |  |
| l.           | อกวีสติ โวหาเร                                               | อฎุจ นิพุพานโคจเร ฯ  | ] อย่างเดียว ๖๐               |  |  |
| <b>๒.</b> วี | สานุตุตรมุตุตมุทิ                                            | อคุคมคุคผลุชุณิเต    | <b>ว</b> รับอารมณ์ได <b>้</b> |  |  |
| ı            | ญจ สพุพตุก ฉจุเจติ                                           | สตุตธา ตตุถ สงุคโท ฯ | 🕽 หลายอย่าง ๒๙, กุ.กิ.ภิ.     |  |  |

| •        | <ul><li>๑. จิต ๒๕ ตวง คือ</li></ul> | ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓                                         | હે હે હે<br>હે હે<br>હે હે             |
|----------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
|          |                                     | สันตีรณจิต ๓ หสีตุปปาทจิต ๑ มหาวิปากจิต ๘                             | ର ବ ର ର ର ର<br>ର ର ର ର ର ର ର<br>ର ଫ) ର |
|          |                                     | เกิดได้ใน <b>อารมณ์ ๖</b> ที่เป็น <b>กามธรรม</b> อย่างเดียว           | ව ව <b>යී යී</b><br>ව ව <b>යී</b> යී   |
| <b>6</b> | ବିଜ ๖ ଜୀତ ନିଅ                       | วิญญาณัญจายตนฌาน.๓ เนวสัญญานาสัญญายตนฌาน.๓                            |                                        |
|          |                                     | เกิดได้ใน <b>ธรรมารมณ์</b> ที่เป็น <b>มหัคคตะ</b> อย <b>่</b> างเดียว | ନାନା ଝ ଝ<br>ନାନା ଝ ଝ                   |
| ြေ       | จิต ๒๑ ดวง คือ                      | รูปาวจรจิต ๑๕ (เว้นอภิญญาจิต ๒)                                       | നെ നെ നെ നേ/ഉ<br>നെ നെ നെ ന            |
|          |                                     | อากาสานัญจายตนฌาน.๓ อากิญจัญญายตนฌาน.๓                                | നെ നെ നന/നി<br>നി ഇനി ഇ                |
|          |                                     | เกิดได้ใน <b>ธรรมารมณ์</b> ที่เป็น <b>บัญญัติ</b> อย <b>่</b> างเดียว | തി തെയി<br>തിതെയി                      |
| (e)      | จิต ๘ ดวง คือ                       | โลกตตรจิต ๘ เกิดได้ใน ธรรมารมณ์                                       |                                        |

🏖 ๒. จิต ๒๐ ตวง คือ อกุศลจิต ๑๒ มหากุศลญาณวิป.๔ มหากิริยาญาณวิป.๔ 🥰 เกิดได้ใน **อารมณ์ ๖** ที่เป็น **กามะ มหัคคตะ บัญญัติ (**เว้นโลกุตตรธรรม ๙)

ที่เป็น **นิพพาน** อย่างเดียว

จิต ๕ ดวง คือ มหากุศลญาณสัมปยุตดจิต ๔ กุศลอภิญญาจิต ๑
เกิดได้ใน อารมณ์ ๖ ที่เป็น กามะ มหัคคตะ โลกุตตระ บัญญัติ (เว้นอรม อรผ)

😙 จิต ๖ ดวง คือ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ กิริยาอภิญญาจิต 🤋 มโนทวาราวัชชนจิต 🤋 เกิดได้ใน **อารมณ์ ๖** ที่เป็น **กามะ มหัคคตะ โลกุตตระ บัญญัติ** โดยไม่มีเหลือ

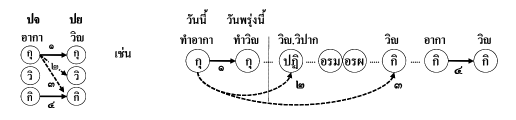
## o แสดง อ.ธ. จากคาถาแสดงจิตที่รับอารมณ์ แน่นอน a ประเภท ไม่แน่นอน ๓ ประเภท

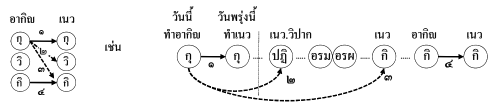
| <b>บัจจัย</b> ( อารมณ์ )                                | → ปัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์                    | )       |         |
|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------|---------|---------|
|                                                         | ๑. โดยแน่นอน :                                 |         |         |
| <b>กามธรรม</b> จำแนกอารมณ์เป็น                          | <b>จิต ๒๕ ดวง</b> จำแนกผู้รู้อารมณ์เป็น        |         |         |
| - บัญจารมณ์                                             | → ๑๓ [ทวิ.๑๐ / มโนธาตุ ๓] บาลี ๑-๕             | / Ъ     |         |
| - อารมณ์ ๖ ที่เป็น <b>กามธรรม</b> (๕๔ ๕๒ ๒๘)            | → ๑๒ [ณ.๓ ม.วิ.๘ (=ตทา.๑๑) หสี.๑] ~            | )       |         |
| ธรรมารมณ์ ที่เป็น <b>มหัคคตะ</b> อย <b>่</b> างเดียว    | ବିଜ ๖ ଜୀତ୍ୟ                                    |         |         |
| - อากาสานัญจายตนฒาน กุ/กิ                               | → วิญญาณัญจายตนณานจิต ๓                        |         |         |
| - อากิญจัญญายตนฒาน กุ/กิ                                | <ul><li>→ เนวสัญญานาสัญญายตนฒานจิต ๓</li></ul> |         |         |
|                                                         | ବିଜ ๒๑ ଜଃଏ                                     |         |         |
| ธรรมารมณ์ ที่เป็น <b>บัญญัติ</b> อย <b>่</b> างเดียว    | → รูปา.๑๕ (-อภิ.๒) อากา.๓ อากิญ.๓              |         |         |
|                                                         | ବିଜ ๘ ଜୀତ                                      |         |         |
| ธรรมารมณ์ ที่เป็น <b>นิพพาน</b> อย <sup>่</sup> างเดียว | → โลกุตตรจิต ๘                                 |         |         |
|                                                         | ษ. โดยไม่แน่นอน :                              | a       | a       |
|                                                         | ବିଜ ๒୦ ଜୀତ                                     | -บาลี ๗ | ≻บาสิ ๘ |
| – อารมณ์ ๖ ที่เป็น กามะ มหัคคตะ บัญญัติ                 | → อกุ.๑๒ ม.กุ.วิป.๔ ม.กิ.วิป.๔                 |         |         |
| (เวนโลกุตตรธรรม ๙) คือ ๘๑ ๕๒ ๒๘ บัญ.                    |                                                |         |         |
|                                                         | ବିଜ ଝ ଜୀତ                                      |         |         |
| - อารมณ์ ๖ ที่เป็น กามะ มหัคคตะ โลกุตตระ                | → ม.กุ.สํ.๔ กุ.อภิ.๑                           |         |         |
| บัญญัติ (-อรม. อรผ.) คือ ๘๗ ๕๒ ๒๘ นิ. บัญ.              |                                                |         |         |
|                                                         | ବିଜ ๖ ଜୀତ                                      |         |         |
| - อารมณ์ ๖ ที่เป็น กามะ มหัคคตะ โลกุตตระ                | → ม.กิ.สํ.๔ กิ.อภิ.๑ มโนทวารา.๑                |         |         |
| บัญญัติโดยไม่มีเหลือ คือ ๘๙ ๕๒ ๒๘ นิ. บัญ.              |                                                |         |         |
|                                                         |                                                |         |         |

## o สรุป อ.ธ. ทั้งทมดรวมกัน อารัมมณบัจจัย

| <b>บัจจัย</b> ( อารมณ์ )                                                 | → บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ ) |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ<br>และนิพพาน บัญญ์ติ ที่เป็นกาลวิมุต | → ସିଡା ଜେଟ ସେ.ଫେଞ             |

ทมายเหตุ: แสดง ธรรมารมณ์ ที่เป็น มหัคคตะ อย่างเดียว (จิต ๖ ดวง)





## กลุ่มที่ ๒. (ธิณู) อารัมมณา<u>ดิ</u>ปติบัจจัย และอารัมม<u>ณ</u>ูปนิสสยบัจจัย

#### **๒.๑) อารัมมณาธิปติปัจจัย** อ.ธ.ได้แก่

- อารมณ์ ๖ ที่เป็น อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ (เว้นโท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑)
  เจ.๔๗ ที่ประกอบ (เว้นโท.๔ วิจิ.๑) ที่น่า ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เป็นเตกาลิกะ
  และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมุต
  เป็นปัจจัย
- จิต ๒๘ ดวง คือ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒) เป็นผู้ ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็นปัจจยุปบันธรรม

#### คาถาแสดงถึงอารัมมณาธิปติปัจจัย และปัจจยุปบันธรรม โดยเฉพาะ (น.๕๖)

- ๑) เสช้ 🖦 ติปาก์ ๓) ติกุริย์
- ๔) จตุรูปญจ ๖) เสซิโน
- ๗) ติปุญฺณํ ๘) กามปุญฺญสฺส
- สชสสาธิปตี ภเว (๔)
- ๑๐) อุตฺตร์ ๑๑) ธียุตฺตฎสนฺนํ
- ๑๓) นิพฺพาน์ ๑๔) อุตฺตรสฺส ๑๒) ตุ

| แปล                                                     | เสช์ จ ๑)                  | โลภมูลจิต ๘ ก็ดี                                                          |
|---------------------------------------------------------|----------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                         | ติปากํ จ ๒)                | วิบาก ๓ อย่างคือ กามวิบาก ๒๒ (-ทุ.กาย.๑) รูปวิบาก ๕ อรูปวิบาก ๔ ก็ดี      |
|                                                         | ติกุริย์ จ ๓)              | กิริยา ๓ อย <sup>่</sup> างคือ กามกิริยา ๑๑ รูปกิริยา ๕ อรูปกิริยา ๔ ก็ดี |
| จตุรูปญจ ๔) อิฏฐนิปผันนรูป ที่เกิดจากสมุฏฐานทั้ง ๔ ก็ดี |                            | อิฎฐนิปผันนรูป ที่เกิดจากสมุฎฐานทั้ง ๔ ก็ดี                               |
|                                                         | อธิปติ ภเว (๕)             | เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย ช่วยอุปการะแก่                                   |
|                                                         | เสซิโน ๖)                  | โลภมูลจิต ๔                                                               |
|                                                         | ติปุญณ์ ๗ <b>)</b>         | กุศล ๓ อยางคือ กามกุศล ๘ รูปกุศล ๕ อรูปกุศล ๔                             |
|                                                         | อธิปติ ภเว (๕)             | เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย ช่วยอุปการะแก่                                   |
|                                                         | กามปุญญสุส ๘)              | มหากุศลจิต ๘                                                              |
|                                                         | เสชสฺส ๙)                  | โลภมูลจิต ๘                                                               |
|                                                         | อุตฺตร์ ๑๐)                | โลกุตตรจิต ๔                                                              |
|                                                         | อธิปติ ภเว (๕)             | เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย ช่วยอุปการะแก่                                   |
|                                                         | อูล์ผ่นปัชห์หุ ๑๑ <b>)</b> | มหากุศล. มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๘ [๔+๔]                                  |
|                                                         |                            |                                                                           |

| ମ୍ ୭୯)             |                                            |
|--------------------|--------------------------------------------|
| นิพฺพานํ ๑๓)       | นิพพาน                                     |
| อธิปติ ภเว (๕)     | เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย ช่วยอุปการะแก่    |
| ธียุตฺตฎุจนฺนํ ๑๑) | มหากุศล. มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๘ [ ๔+๔ ] |
| อุตฺตรสฺส ๑๔)      | และโลกุตตรจิต ๘                            |

## ๐ แสดง อ.ธ. จากคาถา แยกเป็นปัจจัย และปัจจยุปบัน

| บัจจัย ( อารมณ์ )                           | → บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ - ๘.๘.๔.๘ )                  |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 🏿 (สซ้ 🖢) ติปากํ ๓) ติกุริยํ ๔) จตุรูปณุจ   | → ๖) เสซิโน                                              |
| ๑) โลภ.๘                                    | - โลภมูลจิต ๘                                            |
| ษ) โลกียวิ.๓๑ (-ทุ.กาย.๑)                   |                                                          |
| ๓) กิริยา ๒๐                                |                                                          |
| ๔) อิฎฐนิปตันนรูป ๑๘ ที่น่า ฝฝนนยย.         |                                                          |
| [ รูป ๒๘ = นิปผัน.๑๘ <del>ชนิปผัน.๑๐</del>  |                                                          |
| นิปผัน.๑๘ = อิฎฐ.๑๘ <del>อนิฎฐ.๑๐</del> ]   |                                                          |
| ๑) ติปุญญ์                                  | → ๘) กามปุญญสุส ๙) เส <b>ช</b> สุ <u>สาธิปตี ภเว</u> (๕) |
| - โสกียกุ.๑๗ [ กามกุ.๘ รูป.กุ.๕ อรูป.กุ.๔ ] | - พ.กุ.๘ โลภ.๘                                           |
| ๑๐) อุตุตร์                                 | → ∞๑) ธียุตฺตฎ <b>ร</b> นฺนํ                             |
| - โลกุตตรจิต ๔ > มรรคต่ำ ๓ ผลต่ำ            | ๓ – พ.กุ.สั.๔                                            |
| > อรม. อรผ.                                 | – ม.กิ.สํ.๔                                              |
| ๑๓) นิพุพาน์                                | → ∞๑) ธียุตุตฎ <b>ร</b> นุน์                             |
| - นิพพาน                                    | – พ.กุ.สํ.๔ พ.กิ.สํ.๔                                    |
| ๑๓) นิพุพาน์                                | → ๑๔) <b>อุตุตรสุส ๑๒)</b> ตุ                            |
| - นิพพาน                                    | - โลกุตตรจิต ๘ [มรรคจิต ๔ ผลจิต ๔]                       |

## ๐ สรุป อ.ธ. จากคาถาที่แสดงถึงอารัมมณาธิปติบัจจัย และบัจจยุปบันธรรรม โดยเฉพาะๆ

| ,                                                     | •                                           |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| <b>ปัจจัย</b> ( อารมณ์ )                              | → บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ - ๘.๘.๔.๘ )     |
| <ul><li>๑. อารมณ์ ๖ คือ - อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘</li></ul> | → โลภมูลจิต ๘ เจ.๒๒                         |
| – จิต ๗๖ (-โทส.๒ โมท.๒ ทุ.กาย.๑)                      |                                             |
| - เจ.๔๗ (-โท.๔ วิจิ.๑)                                |                                             |
| [จิต๗๖ได้แก่ -โลภมูลจิต๘ -โลกีย                       | กุศลจิต ๑๗ (กามกุ.๘ รูปกุ.๕ อรูปกุ.๕) เจ.๓๘ |
| - โลกียวิปากจิต ๓๑ <b>(</b> กาม                       | วิ.๒๒(-ทุ.กาย.) รูปวิ.๕ อรูปวิ.๔)           |
| - กิริยาจิต ๒๐ (กามกิ.๑๑                              | รูปกิ.๕ อรูปกิ.๔) ]                         |
| ๒. โลกียกุ.๑๗ (กามกุ.๘ รูปกุ.๕ อรูปกุ.๕) เจ.๓๘        | → พ.กุ.วิป.๔ เจ.๓๒ (-บัญ. วิรตี.๓ ฮัป.๒)    |
| ๓. โลกียกุ.๑๗ มต.๓ ผต.๓ เจ.๓๘ นิพพาน                  | → ม.กุ.สํ.๔ เจ.๓๓ (-วิรตี.๓ อัป.๒)          |
| ๔. อรม.๑ อรผ.๑ เจ.๓๖ นิพพาน                           | → ม.กิ.ส์.๔ เจ.๓๓ (-อัป.๒)                  |
| ๔. นิพพาน                                             | → โลกุตตรจิต ๘ (ม.๔ ผ.๔) เจ.๓๖              |

#### o สรุป อ.ธ. รวม อารัมมณาธิปติปัจจัย (คาถาเสช)

| บัจจัย ( อารมณ์ )                           | → ปัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ - ๘.๘.๔.๘ ) |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------|
| - อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘                         | → โลภ.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘        |
| – จิต ๘๔ (-โท.๒ โม.๒ ทุกข.กาย.๑) เจ.๔๗      | เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-อัป.) เป็นผู้ ฝฝนนยย. |
| (-โท.๔ วิจิ.๑) ที่น่าฝฝนนยย.ที่เป็นเตกาลิกะ |                                         |
| - และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมุต                 |                                         |

## ๒.๒) อารัมมณูปนิสสยปัจจัย อ.ธ.ได้แก่

- อารมณ์ ๖ ที่เป็น อิฏฐนิปผันรูป ๑๔
- จิต ๘๔ (-โทส.๒ โมห.๒ ทุกข.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑)
  ที่น่า ฝักใฝ่หนักแน่นอยางยิ่ง <u>ที่เกิดก่อน</u>ๆ และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมุติ **เป็นปัจจัย**
- จิต ๒๘ ดวง คือ โลภ.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํง๔ โลกุต.๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒)
  เป็นผู้ ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ เป็นปัจจะยุปบันธรรม

#### o การทา อ.ธ. ของอารัมมณูปนิสสยปัจจัย (น. ๘๕-๙๐)

|           | <b>ป๊จจัย</b> ( อารมณ์ )                                            | <ul> <li>ปัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ - ๘.๘.๔.๘ )</li> </ul> |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ๑.กุ−กุ   | <ol> <li>กุ.จิตตุ. ๒๐ (-อรม) ที่น่า ฝฝนนยย. ที่เกิดก่อนๆ</li> </ol> | ๑. ม.กุ.จิตตุ.๘ เป็นผู้ ฝฝนนยย. ที่เกิดหลังๆ              |
|           | <ul><li>๑.๑ โลกียกุ.จิตตุ.๑๗ " "</li></ul>                          | <ol> <li>๑.๑ มหากุศลญาณวิป.๔ " "</li> </ol>               |
|           | ๑.๒ กุ.จิตตุ.๒๐ (-อรม)                                              | ๑.๒ มหากุศลญาณสํ.๔ " "                                    |
| ๒.กุ−อกุ  | ๒. โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๙ ""                                         | ๒. โลภมูลจิตตุปบาท ๘ " "                                  |
| ๓.กุ-อัพ  | ๓. อรหัตตมรรคจิตตุปบาท (ที่น่า ) ที่เกิดก่อนๆ                       | ๓. มหากิริยาญาณส์.๔ " "                                   |
| ๔.อกุ-อกุ | ๔. โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าฝฝนนยย.ที่เกิดก่อนๆ                      | ๔. โลภมูลจิตดุปบาท ๘ " "                                  |
| ๕.อกุ-กุ  | -                                                                   | -                                                         |
| ๖.อกุ−อัพ | -                                                                   | -                                                         |
| พ.อัพ-อัพ | ๗. อรผ.จิตตุปบาท (ที่น่า ) ที่เกิดก่อนๆ และนิพ.                     | ๗. ม.กิ.ส์.๔ และผลจิตตุ.๔ " "                             |
|           | ๗.๑ ฮรผ.จิตตุ. (ที่น่า ) ที่เกิดก่อนๆ และนิพ.                       | ๗.๑ ม.กิ.ส์.๔ " "                                         |
|           | ๗.๒ นิพพาน                                                          | ๗.๒ ผลจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้ ) ที่เกิดหลังๆ                 |
| ๘.อัพ-กุ  | ๘. ผลจิตตุ.เบื้องต่ำ ๓ (ที่น่า)ที่เกิดก่อนๆ และนิพ.                 | ๘. ม.กุ.สํ.๔ และมรรคจิตตุ.๔ เป็นผู้ ที่เกิดหลังๆ          |
|           | ๘.๑ ผลจิตตุ.เบื้องต่ำ ๓ (ที่น่า)ที่เกิดก่อนๆและนิพ.                 | ๘.๑ พ.กุ.ลื.๔ " "                                         |
|           | ๘.๒ นิพพาน                                                          | ๘.๒ มรรคจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้ ) ที่เกิดหลังๆ               |
| ๙.อัพ-อกุ | ๙. อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘ และโลกียวิบาก ๓๑                               | ๙. โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝฝนนยย. ที่เกิดหลังๆ          |
|           | กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ (-ทุกข.กาย.๑)                                    |                                                           |
|           | ที่น่า ฝฝนนยย ที่เกิดก่อนๆ                                          |                                                           |

#### o สรุป อ.ธ. รวม อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

| บัจจัย ( อารมณ์ )                     | → ปัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ - ๘.๘.๔.๘ )              |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------|
| - อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘                   | → โลภ.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘                     |
| – จิต ๘๔ (-โท.ษ โม.ษ ทุกข.กาย.๑)      | เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒) เป็นผู้ ฝฝนนยย. |
| เจ.๔๗ (-โท.๔ วิจิ.๑) ที่น่าฝฝนนยย.    |                                                      |
| ที่เกิดก่อนๆ และนิพพานที่เป็นกาลวิมุต |                                                      |

## กลุ่มที่ ๓. (อาปุ.๓)

## อารัมมณปุเรชาตปัจจัย / อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย / อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

- รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน

เป็นปัจจัย

- กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจ.ที่ประกอบ ๕๐ (-อัป.)

เป็นปัจจยุปบันธรรม

#### ๐ การหา อ.ธ. ของ อาปุ.๓

| <b>บัจจัย</b> ( อารมณ์ ๖ )                    | → ปัจจยุปบัน (ผู้รู้อารมณ์ )      |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------|
| ๑. รูปารมณ์                                   | → จักชุวิญ.๒ มโน.๓ มโนวิญ.๔๓      |
| ๒. สัททารมณ์                                  | → โสตวิญ.๒ มโน.๓ มโนวิญ.๔๓        |
| ๓. คันธารมณ์                                  | → ฆานวิญ.๒ มโน.๓ มโนวิญ.๔๓        |
| ๔. รสารมณ์                                    | → ชิวหาวิญ.๒ มโน.๓ มโนวิญ.๔๓      |
| <ol> <li>ผ. โผฏฐัพพารมณ์</li> </ol>           | → กายวิญ.๒ มโน.๓ มโนวิญ.๔๓        |
| ๖. ธั้มมารมณ์ <del>จิต ๘๙ เจ.๕๒</del>         | → มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจ.๕๐ (-อัป.๒) |
| ปสาทรูป ๕ นิปผันนสุขุมรูป ๖                   | (มโนทวาราวัชชนจิต 🤊 กามช่วนจิต ๒๙ |
| <del>อนิปผันนสุขุมรูป ๑๐ นิพพาน บัญญัติ</del> | ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒)       |
| (นับเฉพาะรูปอารมณ์ เว้นนามอารมณ์)             |                                   |
|                                               |                                   |

#### ๐ สรุป อ.ธ. รวม อาปุ.๓

| บัจจัย ( อารมณ์ )                               | → บัจจยุปบัน (ผู้รู้อารมณ์) |
|-------------------------------------------------|-----------------------------|
| - รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน | → กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒     |
|                                                 | เจ.๕๐ (-ฮัป.๒ )             |

## กลุ่มที่ ๔. (วัตถา.๒)

#### วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย / วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

- ปัจจุบัน หทัยวัตถุ

เป็นปัจจัย

- จิต ๔๓ คือ มโน.๑ กามช่วน.๒๙ ตทา.๑๑ อภิ.๒ เจ.ที่ประกอบ ๔๔ (เว้น อิส มัจ กุก วีรตี อัป.) เป็นปัจจยุปบันธรรม

#### o การหา อ.ธ. ของ วัตถา.๒

| <b>บ๊จจัย</b> ( อารมณ์ ๖ )                                    | → บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ )                           |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| <u>๑. รูปารมณ์</u>                                            | → <del>वॅगण्डिता.िच भसि.त भस्डिता.ल्त</del>             |
| <u>ษ. สัททารมณ์</u>                                           | → <del>तिलविद्याः । स्थाः । स्थितिद्याः ।</del>         |
| <del>- ๓. คั้นธารมณ</del> ์                                   | → <del>พาหวิญ.๒   ฟโน.๓  ฟโนวิญ.๔๓</del>                |
| <del>- ๔. รสารมณ</del> ์                                      | → <del>ชั่วหาวิญ.๒ ฟโน.๓ ฟโนวิญ.๔๓</del>                |
| <del>-๔. โผฏฐัพพารมณ์</del>                                   | → <del>กายวิญ.๒ ฟโน.๓ ฟโนวิญ.๔๓</del>                   |
| ๖. ธัมมารมณ <sup>์ จิต ๘๙ เจ.๕๒ ปสาทรูป ๕</sup>               | <ul><li>→ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ ( มโน.๑ กามช่วน.๒๙</li></ul> |
| นิปผันนสุขุมรูป 🤋 ( <del>อาโป ภาว.ษ</del> ททยรูป              | ตทา.๑๑ อภิ.๒) เจ.๔๔ ที่ประกอบ                           |
| <del>ชีวิตรูป อาหารรูป</del> ) <del>อนิปตันนสุขุมรูป ๑๐</del> | (-อิส. มัจ. กุก. วิรตี อัป.)                            |
| <del>นิพพาน บัญญัติ</del>                                     |                                                         |
| (คงเหลือเฉพาะ หทยรูป)                                         |                                                         |

#### ๐ สรุป อ.ธ. รวม วัตถา.๒

| บัจจัย ( อารมณ์ )                      | → บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ )                |
|----------------------------------------|----------------------------------------------|
| - ธัมมารมณ์ คือ หทยรูป ที่เป็นปัจจุบัน | → มโน.๑ กามช่วน.๒๙ ตทา.๑๑ อภิ.๒              |
|                                        | เจ.๔๔ ที่ประกอบ (-อิส. มัจ. กุก. วิรตี อัป.) |

## แสดงการเปรียบเทียบวาทะแห่ง วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสย. / วิปปยุตต.

| กาล         | ตามมติของ ท่านโบราณาจารย์                                                                                                                                                                      | ตามมติของ ท่านอาจารย์ภายหลัง                                                                                                           |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | <ul><li>ไม่มีการแสดงในหลักสูตรโดยเฉพาะ</li><li>แต่อาจจะอนุโลมแสดงได้ดังนี้</li></ul>                                                                                                           |                                                                                                                                        |
| ปวัตติกาล   | หทัยวัตถุรูป ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงก่อน  → จิต ๔๓ ดวง คือ  มโนทวาราวัชชนจิต ๑  กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)  ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจ.๔๔                                    | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ → จิต ๔๓ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจ.๔๔ |
| มรณาสันนกาล | ถ้าหทัยวัตถุรูป ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗<br>ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป<br>→ จิต ๔๑ ดวง คือ<br>มโนทวาราวัชชนจิต ๑<br>มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)<br>ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจ.๔๔ | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ → จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจ.๔๔              |

📋 ๑.) อารัมมณปัจจย (น.๓๑)

( มีพระบาลี ๘ ข้อ )

อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อารมุมณปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโส, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๑. รูปายตน์ จกุชุวิญญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๓. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา๔. รสายตน์ ชีวฺทาวิญญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย. ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ผู้ โผฏรพุพายตน์ กายวิญุญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฏสพุพายตน์ มโนธาตุยา

ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.

- ๗. สพุเพ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา
- ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๘. ย์ ย์ ธนุม์ อารพุภ เย เย ธนุมา อุปุปชุชนุติ จิตุตเจตสีกา ธนุมา
  - เต เต ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโยติ

ภควตา นิทุทิฎโร.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อารมุมณปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

- รูปายตน์ จกุขุวิญญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ษ. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ๓. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา
- ต์สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๔. รสายตน์ ชีวุหาวิญุญาณธาตุยา
- ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ผิญสพุพายตน์ กายวิญุญาณธาตุยา
- ต์สมุปยุตุตกานญุจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎรพุพายตน์ มโนธาตุยา

ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

- ๗. สพุเพ ธมุมา มโนวิญุญาณธาตุยา
- ต่สมุปยุตุตกานญุจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
- ๘. ย์ ย์ ธมุม อารพุภ เย เย ธมุมา อุปุปซุชนุติ จิตุตเจตสีกา ธมุมา เต เต ธมุมา เตส เตส ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

- ๑. ๑) รูปายตน์ ๓) จกฺชฺวิญญาณธาตุยา ๔) ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ
  - 🚁 อารมุมณปจุจเยน 🖦 ปจุจโย.
  - ๑) รูปารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน ๒) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๓) แก่จักชุวิญญาณธาตุ
  - «) และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับจักขุวิญญาณธาตุ «) ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.
- ๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
  - สัททารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับโสตวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๓. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
  - คันธารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ฆานวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับฆานวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.
- ๙.
   รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

   รสารมณ์ที่เป็นบัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ชีวหาวิญญาณธาตุ
  - และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับชีวหาวิณณาณธาต ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๕. โผฎฐพฺพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.
  - โผฎฐัพพารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับกายวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ъ. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุรพุพายตน์ มโนธาตุยา
  - ต์สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
  - รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ คือปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ตวง ที่ประกอบกับมโนธาตุ (เว้นวิริยะ ปีติ ฉันทะ) ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.
- ๗. สพุเพ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.
  - อารมณ์ ๖ ที่เป็น ปัจจุบัน อดีต อนาคต และกาลวิมุต เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาต และเจตสึก ๕๖ ที่ประกอบกับมโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

## ๘. ๔)ย์ ยํ ธมุมํ ๔)อารพุก ๑)เย เย ธมุมา ๓)อุปุปชุชนติ ๒)จิตุตเจตสีกา ธมุมา ๖)เต เต ธมุมา ๘)เตสํ เตสํ ธมุมานํ ๙)อารมุมณปจุจเยน ๗)ปจุจโย.

- 🌒 ธรรมทั้งหลายใดๆ 🎳 คือ จิต และ เจตสึก ๓) ย่อมเกิดขึ้น ๔) เพราะอาศัย
- a) อารมณ์ใดอารมณ์หนึ่งในบรรดาอารมณ์ ๖ b) บรรดาอารมณ์ ๖ อันใดอันหนึ่งเหล่านั้น
- ๗) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๘) แก่จิต เจตสึกทั้งหลายนั้นๆ ๗) ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

#### 🗅 ตาราง แสดงการหาอำนาจปัจจัย ใน อารัมมณปัจจัย ( น. ๓๒-๓๗)

| พระบาลี | อารมณ์ - ผูรูอารมณ                                    | ฮา. | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม      |
|---------|-------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|----------|
| 9.      | รูปารมณ์ → จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                    | 9   | -      | ഩ      | -    | <i>d</i> |
| le.     | สัทธารมณ์ → โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                     | 9   | -      | ഩ      | -    | હ        |
| ണം      | คันธารมณ์ → ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                     | 9   | -      | ഩ      | -    | હ        |
| ๔.      | รสารมณ์ → ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                     | 9   | -      | ഩ      | -    | હ        |
| ₡.      | โผฎฐัพพารมณ์ → กายวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                  | 9   | -      | ഩ      | -    | હ        |
| b       | รูปาโผฎฐัพ. → มโนธาตุ ๓ ยัญญ.๑๐                       | 9   | -      | ഩ      | -    | હ        |
| භ       | อารมณ์ ๖ ได้แก่ จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นปัจจุบัน   | 9   | ල      | ഩ      | Je   | હ        |
|         | อดีต อนาคต และนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต          |     |        |        |      |          |
|         | → มโนวิญ.๗๖ (-ทวิ.๑๐ มโน.๓) เจ.๕๒ ที่ประกอบ           |     |        |        |      |          |
| ત       | อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘ นิพพาน บัญญัติ       | 9   | ම      | ഩ      | )B   | હ        |
|         | → ବିମ ଜେଝା ାବି.ଝୋଅ                                    |     |        |        |      |          |
|         | อารัมมณปกิณณกมฎนา (๕)                                 |     |        |        |      |          |
| ಡ.0     | ถ้าอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ อิฎฐ.นิป.๑๘ จิต ๘๔  | 9   | ල      | -      | -    | ๓        |
|         | (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑)  |     |        |        |      |          |
|         | ที่เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน                             |     |        |        |      |          |
|         | → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘   |     |        |        |      |          |
|         | ม.กิ.ส์.๔ โลกุ.๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒) |     |        |        |      |          |

|         |                                                             |     | ı      |        | ı    |          |
|---------|-------------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|----------|
| พระบาสี | อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                       | อา. | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม      |
| ಡ.២     | ถ้าอารมณ์ ๖ คือ นิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                      | 9   | -      | ๓      | -    | હ        |
|         | → นามขันธ์ ๔ ได้แก่ กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒                   |     |        |        |      |          |
|         | เจ.๕๐ (-อัป.๒) ขณะที่เกิดในปัญจโวการภูมิ                    |     |        |        |      |          |
| ಡ.ಣ     | ถ้าธัมมารมณ์ คือ หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะ     | 9   | -      | ഩ      | ල    | و        |
|         | ของจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป               |     |        |        |      |          |
|         | <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ได้แก่ มโนทวาราวัชชนะจิต ๑</li> </ul> |     |        |        |      |          |
|         | มรณาสันนกามช่วนะ ๒๙ ตทา.๑๑ เจ.๔๔ ที่ประกอบ                  |     |        |        |      |          |
|         | (-อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา )                 |     |        |        |      |          |
| ಡ.ಡ     | ถ้าอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ นิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน    | 9   | ල      | ഩ      | -    | <u>و</u> |
|         | → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่                      |     |        |        |      |          |
|         | โลภ.๘ เจ.๒๒ ที่ประกอบ                                       |     |        |        |      |          |
| ಡ.&     | ถ้าธัมมารมณ์ ที่น่ารักน่ายินดี คือ หทัยวัตถุ                | 9   | ල      | ഩ      | ල    | હ        |
|         | ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิตดวงที่ ๑๗                |     |        |        |      |          |
|         | ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป                               |     |        |        |      |          |
|         | → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่                      |     |        |        |      |          |
|         | มรณาสันนโลภช่วนะ ๘ เจ.๒๒ ที่ประกอบ                          |     |        |        |      |          |
|         |                                                             |     |        |        |      |          |

#### หมายเหตุ - พฎนารวมในอารัมมณชาติ มี ๒๗ พฎนา คือ

- ๑. อารัมมณบัจจัย
   ๕ พฎนา
   ๒. อารัมมณบัจจัย มีบัจจัยละ ๓ พฎนา = ๖ พฎนา
- ๓. อารัมมณปุเรชาต อารัมมณปุเรชาตัตถิ และอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจ์ มีปัจจัยละ ๔ ฆฎนา = 🌼 ๖ ฆฎนา
- ๔. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสย และวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย มีปัจจัยละ ๒ ฆฎนา = ๔ ฆฎนา

#### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อารัมมณปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ เนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อารมุมณปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน) รูปายตน์ จกุชุวิญญาณธาตุยา เป็นต้น จนถึง ยํ ยํ ธมุมํ อารพุภ เย เย ธมฺมา อุปฺปชุชนุติ จิตฺตเจตสึกา ธมฺมา เต เต ธมฺมา เตสํ เตสํ ธมฺมานํ อารมุมณปจจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ ( บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง )

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาสีข้อที่ 🤉 รูปายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันรูปารมณ์
จกุขุวิณฺญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม
คือ จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อารมฺมณปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีง้อที่ ๒ สทุทายตน์ - เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันสัททารมณ์
โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม
คือ โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อารมุมณปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาสีข้อที่ ๓ คนุธายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันคันธารมณ์
พานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม
คือ ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อารมุมณปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๔ รสายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงบัจจัยธรรม คือ บัจจุบันรสารมณ์

ชีวฺทาวิญฺณาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม
คือ ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อารมฺมณปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจฺจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๕ โผฎสพฺพายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันโผฎฐัพพารมณ์
กายวิญญาณธาตุยา ต่สมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม
คือ กายวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อารมฺมณปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

- พระบาล**ี่ง้อที่ ๖ รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ -** เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน
- **มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุดกานญจ ธมุมานํ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ อัญญูสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ
- อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
   อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
   ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาสีข้อที่ ๗ สพฺเพ ธมฺมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงบัจจัยธรรม

คือ อารมณ์ ๖ ได้แก่ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นปัจจุบัน อดีต อนาคตและนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต อันเป็นปรมัตถ์และบัญญัติทั้งหมด

มโนวิญญาณธาตุยา ต์สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนวิญญาณธาตุ ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ

อารมุมณปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๘ คือ
อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ
อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

อีกนัยหนึ่ง **สพฺเพ ธมฺมา** - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม และ
มโนวิญญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรมนี้
เมื่อจะแสดงโดยความเป็นปัจจัยและปัจจยุปบันโดยเฉพาะๆ แล้ว ก็คงเป็นไปดังนี้
๗.๑ อารมณ์ ๖ คือ กามจิต ๕๔ เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ เกิดขึ้นในกาลทั้ง ๓
เป็นอารัมมณบัจจัย,
ตทารัมมณจิต ๑๑ หลีตุปปาทจิต ๑ เจตสึก ๓๓ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

- ๗.๒ อารมณ์ ๖ คือ โลกียจิต ๘๑ เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และบัญญัติที่เป็นกาลวิมุต
  เป็นอารัมมณปัจจัย,
  อกุศลจิต ๑๒ มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต ๔ มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๕๑ (-บัญญา)
  เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน
- ช.๓ อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๗ (-อรม. อรผ.) เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน บัญญัติที่เป็นกาลวิมุต เป็นอารัมมณปัจจัย, มหากุศสญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๓๘ เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน
- ๗.๔ อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๙ เจตสัก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน บัญญัติที่เป็นกาลวิมุต เป็นอารัมมณปัจจัย,
- มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ เจตสึก ๓๕ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน ๗.๕ บัจจุบันรูปารมณ์ที่เป็น ทูเร, ปฏิจุฉนุน, สณุท, สุขุม กล่าว คือ รูปารมณ์ที่อยู่ในที่ไกล รูปารมณ์ที่มีสิ่งปกปิดลี้ลับ รูปารมณ์ที่เล็กที่สุด รูปารมณ์ที่ละเอียด เป็นอารัมมณบัจจัย, ทิพพจักขุกศล กิริยาอภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน
- ๗.๖ ปัจจุบันสัททารมณ์ที่เป็น **ทูเร, ปฏิจุฉนุน, สณุท, สุขุม** กล่าว คือ เสียงที่อยู่ในที่ไกล เสียงที่มีสิ่งป้องกันปกปิด เสียงที่เบาที่สุด เสียงที่ละเอียด เป็นอารัมมณปัจจัย, ทิพพโสตกุศล กิริยาอภิญญา เจตสักที่ประกอบ เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน
- ๗.๗ อารมณ์ ๖ ที่เป็นรูปนิรมิตตั้งร้อย พัน เป็นต้น และรูปาวจรปาทกณานกุศล กิริยา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจัย,

**อิทธิวิธกุศล กิริยา**อภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

- ๗.๘ ธัมมารมณ์ คือ จิต ๘๗ เจตสึก ๕๒ (-อรม. อรผ.) ของผู้อื่นที่เป็นอดีต ๗ วัน อนาคต ๗ วัน และที่กำลังเกิด อันเป็นเตกาลิกะ เป็นอารัมมณบัจจัย,
  - เจโตปริยกุศลอภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน
- ๗.๙ ธัมมารมณ์ คือ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ของผู้อื่นที่เป็นอดีต ๗ วัน อนาคต ๗ วัน และที่กำลังเกิด อันเป็นเตกาลิกะ เป็นอารัมมณปัจจัย,
  - **เจโตปริยกิริยา**อภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน

๗.๑๐ อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๗ เจตสิก ๕๒ (-อรม. อรผ.) รูป ๒๘ ที่เป็นของผู้อื่นและ ของตนที่เป็นไปแล้วในอดีตชาติ (ปุพฺเพนิวุฎฺฐ) และนิพพาน บัญฺญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล รูปรางสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕ เป็นอารัมมณบัจจัย, ปุพเพนิวาสานุสสติกุศลอภิญญา เจตสิกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๑ อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นของผู้อื่นและของตนที่เป็นไปแล้ว ในอดีตชาติ (ปุพฺเพนิวุฏฺฐ) และนิพพานบัญญัติ กล่าวคือเชื้อชาติ สกุล รูปร่างสันฐาน ชื่อที่อยู่อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕ เป็นอารัมมณบัจจัย,

ปุพเพนิวาสานุสสติกิริยาอภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน ๗.๑๒ ธัมมารมณ์ คือ โลกียกุศล อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่มีเจตนาเป็นประธานของผู้อื่นที่เกิดขึ้นในขณะกระทำ ความดี ความชั่ว แต่เมื่อครั้งภพก่อนๆ เป็นอารัมมณบัจจัย,

**ยถากัมมูปคกุศล กิริยา**อภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน

๗.๑๓ อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๗ เจตสึก ๕๒ (-อรม. อรผ.) รูป ๒๘ ที่เป็นของตนและของผู้อื่น
ที่จะเกิดในชาตินี้และในชาติหน้าต่อๆ ไปและนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล รูปร่างสัณฐาน
ชื่อ ที่อยู่อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕ เป็นอารัมมณบัจจัย,
อนาคตั้งสกุศลอภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๔ อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๙ เจตสิก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นของตนและของผู้อื่นที่จะเกิดใน ชาตินี้และในชาติหน้าต่อๆ ไปและนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล รูปร่างสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่-อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕ เป็นอารัมมณปัจจัย,

**อนาคตั้งสกิริยา**อภิญญา เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๕ บัญญัติธัมมารมณ์ คืออารมณ์กัมมัฏฐาน ๒๕ มี กสีณบัญญัติ ๑๐ อสุภบัญญัติ ๑๐ โกฏฐาสบัญญัติ ๑ อานาปานบัญญัติ ๑ ปียมนาปสัตวบัญญัติ ทุกจิตสัตวบัญญัติ สุจิตสัตวบัญญัติ อันเป็นอารมณ์ของเมตตา กรุณา มุทิตา ทั้ง ๓ เป็นอารัมมณปัจจัย, รูปาวจรปฐมณาน ๓ เจตสีกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๖ บัญญัติธัมมารมณ์ คืออารมณ์กัมมัฏฐาน ๑๔ มี กสีณบัญญัติ ๑๐ อานาปานบัญญัติ ๑ ปียมนาปสัตวบัญญัติ ทุกจิตสัตวบัญญัติ สุจิตสัตวบัญญัติ อันเป็นอารมณ์ของ เมตตา กรุณา มุทิตา ทั้ง ๓ เป็นอารัมมณปัจจัย,

รูปาวจรทุติยณาน ๓ ตติยณาน ๓ จตุตถณาน ๓ เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน ๗.๑๗ บัญญัติธัมมารมณ์ คืออารมณ์กัมมัฏฐาน ๑๒ มี กสึณบัญญัติ ๑๐ อานาปานบัญญัติ ๑ มัชณัตตสัตวบัญญัติ อันเป็นอารมณ์ของอุเบกขา ๑ เป็นอารัมมณบัจจัย,

รูปาวจรปัญจมณาน ๓ เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๘ บัญญัติธัมมารมณ์ คืออากาสบัญญัติ อันพึงได้มาด้วยการเพิกจากกสีณอย่างใดอย่างหนึ่ง ในบรรดากสีณ ๙ (เว้นอากาสกสีณ) เป็นอารัมมณบัจจัย,

อากาสานัญจายตนณาน ๓ เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๑๙ มทัคคตธัมมารมณ์ คืออากาสานัญจายตนฌานกุศล ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ หรือภพก่อน เป็นอารัมมณบัจจัย,

วิญญาณัญจายตนณานกุศล เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๒๐ มหัคคตธัมมารมณ์ คืออากาสานัญจายตนฌานกุศล ที่เคยเกิดมาแล้วในสันดานของตน ในภพก่อน เป็นอารัมมณปัจจัย,

วิญญาณัญจายตนณานวิบาก เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๒๑ มหัคคตธัมมารมณ์ คืออากาสานัญจายตนฌานกุศลที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้และในภพก่อน อากาสานัญจายตนฌานกิริยา ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ เป็นอารัมมณปัจจัย,

วิญญาณัญจายตนณานกิริยา เจตสักที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๒๒ นัตถิภาวบัญญัติธัมมารมณ์ คือความไม่มีเหลืออยู่แห่งอากาสานัญจายตนฉานกุศล กิริยา เป็นอารัมมณบัจจัย,

อากิญจัญญายตนณาน ๓ เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๒๓ มหัคคตธัมมารมณ์ คืออากิญจัญญายตนฒานกุศล ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้หรือในภพก่อน เป็นอารัมมณบัจจัย,

**เนวสัญญานาสัญญายตนฌานกุศล** เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณปัจจยุปบัน

๗.๒๔ มหัคคตธัมมารมณ์ คืออากิญจัญญายตนณานกุศล ที่เคยเกิดมาแล้วในสันดานของตนในภพก่อน เป็นอารัมมณปัจจัย,

เนวสัญญานาสัญญายตนฒานวิบาก เจตสิกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน
 ๗.๒๕ มหัคคตธัมมารมณ์ คืออากิญจัญญายตนฒานกุศล ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้หรือในภพก่อน
 อากิญจัญญายตนฒานกิริยาที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ เป็นอารัมมณบัจจัย,
 เนวสัญญานาสัญญายตนฒานกิริยา เจตสิกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

๗.๒๖ ธัมมารมณ์ คือนิพพาน เป็นอารัมมณบัจจัย, โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐ เจตสึกที่ประกอบ เป็นอารัมมณบัจจยุปบัน

## ตารางแสดงบัจจัย และบัจจยุปบันโดยเฉพาะๆ ในพระบาลีข้อที่ ๗

| ข้อ         | เป็น อารัมมณบัจจัย                                       | เป็น อารัมมณปัจจยุปบัน                 |
|-------------|----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| ബ           | อารมณ์ ๖ คือ กามจิต ๕๔ เจ.๕๒ รูป ๒๘                      | ตทารัมมณจิต ๑๑ หลีตุปปาทจิต ๑ เจ.๓๓    |
|             | ที่เป็นเตกาลิกะกิดขึ้นในกาลทั้ง ๓                        |                                        |
| ගැ.ම        | อารมณ์ ๖ คือ โลกียจิต ๘๑ เจ.๕๒ รูป ๒๘                    | อกุศสจิต ๑๒ มหากุศสญาณวิปปยุตตจิต ๔    |
|             | ที่เป็นเตกาลิกะและบัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต                | มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔ เจ.๕๑(-บัญ.) |
| <b>െ</b> .ഒ | อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๗ (-อรม. อรผ.) เจ.๕๖ รูป ๒๘            | มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจ.๓๘          |
|             | ที่เป็นเตกาลิกะและนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต         |                                        |
| <b>ബ.</b> . | อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘                         | มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔              |
|             | ที่เป็นเตกาลิกะและนิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต         | มโนทวาราวัชชนจิต 🧑 เจ. ๓๕              |
| ๗.ଝ         | บัจจุบันรูปารมณ์ที่เป็น ทูเร, ปฏิจฺฉนฺน, สณฺท, สุขุม     | <b>ทิพพจักขุกุศล กิริยา</b> อภิญญา     |
|             | กล่าวคือรูปารมณ์ที่อยู่ในที่ไกล รูปารมณ์ที่มีสิ่ง        | เจ. ที่ประกอบ                          |
|             | ปกปิดลี้ลับ รูปารมณ์ที่เล็กที่สุด รูปารมณ์ที่ละเอียด     |                                        |
| මේ.ව        | บัจจุบันสัททารมณ์ที่เป็น ทูเร, ปฏิจุฉนุน, สณุท, สุขุม    | <b>ทิพพโสตกุศล กิริยา</b> อภิญญา       |
|             | กล่าวคือเสียงที่อยู่ในที่ไกล เสียงที่มีสิ่ง ป้องกันปกปิด | เจ. ที่ประกอบ                          |
|             | เสียงที่เบาที่สุด เสียงที่ละเอียด                        |                                        |
|             |                                                          |                                        |

| ข้อ          | เป็น อารัมมณปัจจัย                                             | เป็น อารัมมณปัจจยุปบัน                    |
|--------------|----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| භ්.භ්        | อารมณ์ ๖ ที่เป็นรูปนิรมิตตั้งร้อย พัน เป็นต้น และ              | <b>อิทธิวิธกุศล กิริยา</b> อภิญญา         |
|              | รูปาวจรปาทกฒานกุศล กิริยา เจ.ที่ประกอบ                         | เจ. ที่ประกอบ                             |
| <b>ෝ.</b> ය  | ธัมมารมณ์ คือ จิต ๘๗ เจ.๕๒ (-อรม.อรผ.) ของผู้อื่นที่เป็น       | <b>เจโตปริยกุศลอ</b> ภิญญา เจ.ที่ประกอบ   |
|              | อดีต ๗ วัน อนาคต ๗ วันและที่กำลังเกิด อันเป็นเตกาลิกะ          |                                           |
| හ            | ธัมมารมณ์ คือ จิต ๘๙ เจ.๕๒ ของผู้อื่นที่เป็นอดีต ๗ วัน         | <b>เจโตปริยกิริยา</b> อภิญญา เจ.ที่ประกอบ |
|              | อนาคต ๗ วัน และที่กำลังเกิด อันเป็นเตกาลิกะ                    |                                           |
| ø<br>ඉ.      | อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๗ เจ.๕๒ (-อรม. อรผ.)          | <b>ปุพเพนิวาสานุสสติกุศล</b> อภิญญา       |
|              | รูป ๒๘ ที่เป็นของผู้อื่นและของตนที่เป็นไปแล้วในอดีตชาติ        | เจ. ที่ประกอบ                             |
|              | (ปุพเพนิวุฎุล) และนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล       |                                           |
|              | รูปร่างสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับ |                                           |
|              | ขันธ์ ๕                                                        |                                           |
| ๗.୭୭         | อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘                | <b>ปุพเพนิวาสานุสสติกิริยา</b> อภิญญา     |
|              | ที่เป็นของผู้อื่นและของตนที่เป็นไปแล้วใน อดีตชาติ              | เจ. ที่ประกอบ                             |
|              | (ปุพเพนิวุฎุธ) และนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล       |                                           |
|              | รูปร่างสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่ อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่         |                                           |
|              | เกี่ยวกับขันธ์ ๕                                               |                                           |
| al.@ja       | ธัมมารมณ์ คือ โลกียกุศล อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่มีเจตนา             | <b>ยถากัมมูปคกุศลกิริยา</b> อภิญญา        |
|              | เป็นประธานของผู้อื่นที่เกิดขึ้น ในขณะกระทำความดี               | เจ. ที่ประกอบ                             |
|              | ความชั่ว แต่เมื่อครั้งภพก่อนๆ                                  |                                           |
| <b>๗.</b> ⊚ഩ | อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๗ เจ.๕๒ (-อรม. อรผ.)          | <b>อนาคตั้งสกุศล</b> อภิญญา               |
|              | รูป ๒๘ ที่เป็นของตนและของผู้อื่นที่จะเกิดในชาตินี้และใน        | เจ. ที่ประกอบ                             |
|              | ชาติหน้าต่อๆ ไปและนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือเชื้อชาติ             |                                           |
|              | สกุล รูปรางสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่อาคัย อันพึงรู้ได้โดยการที่      |                                           |
|              | เกี่ยวกับขันธ์ ๕                                               |                                           |
| x            | ย่ออภิญญา ทิพพจักซุ ทิพพโสต อิเจ ปุ ย อ                        |                                           |

| ข้อ   | เป็น อารัมมณบัจจัย                                          | เป็น อารัมมณบัจจยุปบัน                |
|-------|-------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ๗.୭୯  | อารมณ์ ๖ คือ ขันธ์ ๕ ได้แก่ จิต ๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘             | <b>อนาคตั้งสกิริยา</b> อภิญญา         |
|       | ที่เป็นของตนและของผู้อื่นที่จะเกิดในชาตินี้ และในชาติหน้า   | เจ. ที่ประกอบ                         |
|       | ต่อๆ ไป และนิพพาน บัญญัติ กล่าวคือ เชื้อชาติ สกุล           |                                       |
|       | รูปรางสัณฐาน ชื่อ ที่อยู่ อาศัย อันพึงรู้ได้โดยการที่เกี่ยว |                                       |
|       | กับขันธ์ ๕                                                  |                                       |
| ๗.୭ଝ  | บัญญัติธัมมารมณ์ คือ อารมณ์กัมมัฏฐาน ๒๕ มี                  | รู <b>ปาวจรปฐมณาน ๓</b> เจ. ที่ประกอบ |
|       | กสีณบัญญัติ ๑๐ อสุภบัญญัติ ๑๐ โกฎฐาสบัญญัติ ๑               |                                       |
|       | อานาปานบัญญัติ 🤋 ปิยมนาปสัตวบัญญัติ                         |                                       |
|       | ทุกจิตสัตวบัญญัติ สุจิตสัตวบัญญัติ                          |                                       |
|       | อันเป็นอารมณ์ของเมตตา กรุณา มุทิตา ทั้ง ๓                   |                                       |
| ଖ.୭๖  | บัญญัติธัมมารมณ์ คือ อารมณ์กัมมัฏฐาน ๑๔ มี                  | รูปาวจรทุติยณาน ๓ ตติยณาน ๓           |
|       | กสีณบัญญัติ 🕫 อานาปานบัญญัติ ปิยมนาปสัตวบัญญัติ             | <b>จตุตถณาน ๓</b> เจ. ที่ประกอบ       |
|       | ทุกจิตสัตวบัญญัติ สุจิตสัตวบัญญัติ                          |                                       |
|       | อันเป็นอารมณ์ของ เมตตา กรุณา มุทิตา ทั้ง ๓                  |                                       |
| ๗.୭๗  | บัญญัติธัมมารมณ์ คือ อารมณ์กัมมัฏฐาน ๑๒ มี                  | รูปาวจรปัญจมณาน ๓                     |
|       | กสีณบัญญัติ ๑๐ อานาปานบัญญัติ ๑ มัชณัตตสัตวบัญญัติ          | เจ. ที่ประกอบ                         |
|       | อันเป็นอารมณ์ของอุเบกชา ๑                                   |                                       |
| ๗.୭๘  | บัญญัติธัมมารมณ์ คือ อากาสบัญญัติ อันพึงได้มาด้วยการ        | อากาสานัญจายตนณาน ๓                   |
|       | เพิกจากกสีณอยางใดอยางหนึ่ง ในบรรดากสีณ ๙                    | เจ. ที่ประกอบ                         |
|       | (เว้นอากาสกสีณ)                                             |                                       |
| ๗.୭๙  | มทัดดตธัมมารมณ์ คือ อากาสานัญจายตนฌานกุศล                   | วิญญาณัญจายตนณานกุศล                  |
|       | ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ หรือภพก่อน                   | เจ. ที่ประกอบ                         |
| ଜୀ.๒୦ | มทัดดตธัมมารมณ์ คือ อากาสานัญจายตนฒานกุศล                   | วิญญาณัญจายตนณานวิบาก                 |
|       | ที่เคยเกิดมาแล้วในสันดานของตนในภพก่อน                       | เจ. ที่ประกอบ                         |
|       |                                                             |                                       |

| ข้อ         | เป็น อารัมมณบัจจัย                                  | เป็น อารัมมณปัจจยุปบัน             |
|-------------|-----------------------------------------------------|------------------------------------|
| <b>6</b> 1. | มทัคคตธัมมารมณ์ คือ อากาสานัญจายตนฌานกุศล           | วิญญาณัญจายตนณานกิริยา             |
|             | ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้และในภพก่อน           | เจ. ที่ประกอบ                      |
|             | อากาสานัญจายตน-ฌานกิริยา ที่เคยเกิดในสันดานของ      |                                    |
|             | ตนในภพนี้                                           |                                    |
| ග්.මම       | นัตถิภาวบัญญัติธัมมารมณ์ คือ ความไม่มีเหลืออยู่แห่ง | อากิญจัญญายตนฒาน ๓                 |
|             | อากาสานัญจายตนฌานกุศล กิริยา                        | เจ. ที่ประกอบ                      |
| ගේ.මිහ      | มทัคคตธัมมารมณ์ คือ อากิญจัญญายตนฌานกุศล            | เนวสัญญานาสัญญายตนณานกุศล          |
|             | ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ หรือในภพก่อน         | เจ. ที่ประกอบ                      |
| ๗.๒๔        | มหัคคตธัมมารมณ์ คือ อากิญจัญญายตนฌานกุศล            | เนวสัญญานาสัญญายตนฒานวิบาก         |
|             | ที่เคยเกิดมาแล้วในสันดานของตนในภพก่อน               | เจ. ที่ประกอบ                      |
| ๗.๒ଝ        | มหัคคตธัมมารมณ์ คือ อากิญจัญญายตนณานกุศล            | เนวสัญญานาสัญญายตนณานกิริยา        |
|             | ที่เคยเกิดในสันดานของตนในภพนี้ หรือในภพก่อน         | เจ. ที่ประกอบ                      |
|             | อากิญจัญญายตนฌานกิริยา ที่เคยเกิดในสันดานของตน      |                                    |
|             | ในภพนี้                                             |                                    |
| මේ.ම්       | ธัมมารมณ์ คือ นิพพาน                                | โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐ เจ. ที่ประกอบ |
|             |                                                     |                                    |

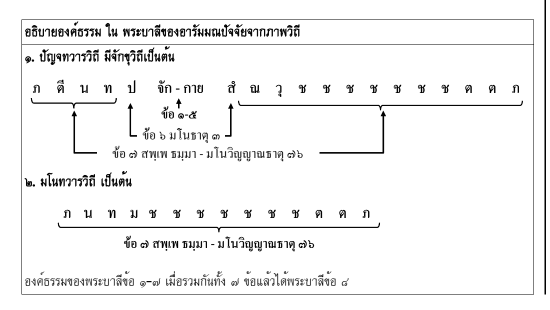
พระบา**ลีข้อที่ ๘ ย์ ย์ ธมุม์ -** เป็นอนิยมกัมมบท บทที่ยังมิได้บ<sup>่</sup>งเนื้อความลงไปโดยแน่่ชัด เพียงแต่ให้ทราบว่า เป็นอารัมมณบัจจัย ฉะนั้น จึงได้อารมณ์ ๖ ทั้งหมด ว่าโดยองค์ธรรม ก็ได้แก่ ปรมัตก์และบัญญัติ

อารพุภ - เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของอารัมมณิกบัจจยุปบันธรรม ว่ามีการปรารภเกิดขึ้น **เย เย ธมุมา** - เป็นอนิยมกัตตุบท บทที่ยังมิได้บ<sup>ุ</sup>่งเนื้อความลงไปโดยแน่ชัด เพียงแต่ให้ทราบว่าเป็นอารัมมณิกปัจจยุปบัน

อุปุปชชนติ - เป็นอาขยาตกิริยาบทกัตตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของ อารัมมณิกบัจจยุปบัน

จิตุดเจตสีกา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงตัวอารัมมณิกปัจจยุปบันธรรม
อันเป็นองค์ธรรมของ เย เย ธมุมา ที่เป็นอนิยมกัตตุบท นั้นเอง ทั้งนี้ก็เพราะว่า รูป นิพพาน
บัญญัติ เหล่านี้ แม้ว่าจะเข้าอยู่ในคำว่า เย เย ธมุมา ก็จริง แต่ธรรมเหล่านี้เป็นปัจจยุปบันธรรม
ของอารัมมณบัจจัยไม่ได้ เพราะ รูป นิพพาน บัญญัติ เป็นอารัมมณธรรม
ฉะนั้นพระองค์จึงทรงแสดงว่า จิตตเจตสีกา ธมมา

เต เต ธนุมา - เป็นนิยมกัตตุบท บทที่บ่งถึงอารัมมณบัจจัยธรรมโดยแน่ชัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ยํ ยํ ธนุมํ ที่เป็นอนิยมกัมมบทนั้นเอง ฉะนั้นองค์ธรรมจึงได้อารมณ์ทั้ง ๖ ทั้งที่เป็น ปรมัตถ์และบัญญัติ
 เตสํ เตสํ ธนุมานํ - เป็นนิยมสัมปทานบท แสดงถึงอารัมมณิกปัจจยุปบันธรรมโดยแน่ชัด ตามที่แสดงไว้ว่า เย เย ธนุมา ที่เป็นอนิยมกัตตุบทนั้นเอง ฉะนั้นองค์ธรรมจึงได้ จิต ๘๙ เจ.๕๒
 อารมุมณปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงบรรดาปัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน รวม ๘ ปัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน



## 🗅 สรุปอภิญญาทั้ง ๗

| ข้อที่ | บัจจัย                                                                             | ปัจจยุปบัน                          |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| 000    |                                                                                    | ,                                   |
| 9.     | บัจจุบันรูปารมณ์ที่เป็น ทูเร.ปฏิจุฉนุน.สณฺท.สุขุม กล่าวคือรูปารมณ์ที่อยู่          | <b>ทิพพจักซุกุศล กิริยา</b> อภิญญา  |
|        | ในที่ไกล.รูปารมณ์ที่มีสิ่งปกปิดสี้ลับ.รูปารมณ์ที่เล็กที่สุด รูปารมณ์ที่ละเอียด     | เจ. ที่ประกอบ                       |
| ୮.     | บัจจุบันสัททารมณ์ที่เป็น ทูเร, ปฏิจุฉนุน, สณุห, สุขุม กล่าวคือ เสียงที่อยู่        | <b>ทิพพโสตกุศล กิริยา</b> อภิญญา    |
|        | ในที่ไกล เสียงที่มีสิ่งป้องกันปกปิด เสียงที่เบาที่สุด เสียงที่ละเอียด              | เจ. ที่ประกอบ                       |
| ണ.     | อารมณ์ ๖ ที่เป็นรูปนิรมิตตั้งร้อย พัน เป็นต้น และรูปาวจรปาทกฌานกุศล                | <b>อิทธิวิธกุศล กิริยา</b> อภิญญา   |
|        | กิริยา เจตสึกที่ประกอบ                                                             | เจ. ที่ประกอบ                       |
| ď.     | ธัมมารมณ์คือ จิต ๘๗/๘๙ เจ.๕๒ ของผู้อื่นที่เป็นอดีต ๗วัน อนาคต ๗วัน                 | <b>เจโตปริยกุศล กิริยา</b> อภิญญา   |
|        | และที่กำลังเกิดอันเป็นเตกาลิกะ                                                     | เจ. ที่ประกอบ                       |
| æ.     | อารมณ์ ๖ คือขันธ์ ๔ได้แก่ จิต๘๗/๘๙ เจ.๕๖ รูป ๒๘ ที่เป็นของผู้อื่นและ               | ปุพเพนิวาสานุสสติกุศล กิริยา        |
|        | ของตนที่เป็นไปแล้วในอดีตชาติ (ปุพฺเพนิวุฎุส)และนิพพานบัญญัติ กล่าวคือ              | อภิญญา เจ. ที่ประกอบ                |
|        | เชื้อชาติ.สกุล.รูปร่าง.สัณฐาน.ชื่อ.ที่อยู่อาศัย อันรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕ |                                     |
| ි.     | ธัมมารมณ์คือ โลกียกุศล อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่มีเจตนาเป็นประธานของผู้อื่น              | <b>ยถากัมมูปคกุศล กิริยา</b> อภิญญา |
|        | ที่เกิดขึ้นในขณะกระทำความดี ความชั่ว แต่เมื่อครั้งภพก่อนๆ                          | เจ. ที่ประกอบ                       |
| ബ്.    | อารมณ์ ๖ คือขันธ์ ๔ได้แก่ จิต ๘๗/๘๙ เจ.๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นของตนและ                   | <b>อนาคตั้งสกุศล กิริยา</b> อภิญญา  |
|        | ของผู้อื่นที่จะเกิดในชาตินี้และในชาติหน้าต่อๆไปและนิพพานบัญญัติกล่าวคือ            | เจ. ที่ประกอบ                       |
|        | เชื้อชาติ.สกุล.รูปราง.สัณฐาน.ชื่อ.ที่อยู่อาศัย อันรู้ได้โดยการที่เกี่ยวกับขันธ์ ๕  |                                     |

#### หมายเหตุ -

| ๑. อภิญญา ๖ | (ที.ปา. | 99/dn9/ | ′୩୦୩ |
|-------------|---------|---------|------|
|-------------|---------|---------|------|

 อิทธิวิธา ทิพพจักขุ ทิพพโสต เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติ อาสวักขยญาณ

๒. วิชชา ๓ (ที.ปา. ๑๑/๒๒๘/๒๓๒)

- ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ จุตูปปาตญาณ อาสวักขยญาณ

๓. วิชชา ๘ (ที.สี. ๙/๑๓๑–๑๓๘/๑๐๑–๑๑๒)

วิปัสสนา มโนมยิทธิ อิทธิวิธา ทิพพโสต ทิพพจักขุ เจโตปริยญาณ
 ปพเพนิวาสานสสติ อาสวักขยญาณ

- ทีมนิกาย สีสกุขนุธวคุค เล่ม ๙/ข้อ ๑๓๑-๑๓๘/หน้า ๑๐๑-๑๑๒

(ที.ปา. ๑๑/๔๓๑/๓๐๗)

- ทีฆนิกาย ปาฏิกวคฺค เล่ม ๑๑/ข้อ ๔๓๑/หน้า ๓๐๗

(ที.สี. ๙/๑๓๑-๑๓๘/๑๐๑-๑๑๒)

## อารัมมณปกิณณกพฎนา ๕ (น. ๓๗-๓๘)

| ข้อที่ | ปัจจัย → ปัจจยุปบัน                                          | อา.      | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|--------------------------------------------------------------|----------|--------|--------|------|-----|
| 9•     | o ถ้าอารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือ อิฏฐนิป.๑๘ จิต ๘๔          | 9        | ල      | -      | -    | ຄ   |
|        | (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔วิจิ.๑)          |          |        |        |      |     |
|        | ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน <b>เป็นบัจจัย</b> ,                   |          |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘          |          |        |        |      |     |
|        | ม.กิ.ส์.๔ โลกุ.๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔วิจิ.๑อัป.๒)          |          |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                           |          |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๓ คือ                    |          |        |        |      |     |
|        | อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ                       |          |        |        |      |     |
|        | ใน ๓ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเ            | ป็นพิเศษ |        |        |      |     |
| ছি.    | o ถ้าอารมณ์ ๖ คือ นิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน <b>เป็นปัจจัย</b> , | 9        | -      | ๓      | -    | હ   |
|        | o นามขันธ์ ๔ ได้แก่ กามจิต ๕๔ ภิ.๒ เจ๕o (-อัป)               |          |        |        |      |     |
|        | ขณะที่เกิดในปัญจโวการภูมิ <b>เป็นบัจจยุปบันแล้ว</b>          |          |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๔ ปัจจัย คือ             |          |        |        |      |     |
|        | อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ                  |          |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                         |          |        |        |      |     |
|        | ใน ๔ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเห           | ป็นพิเศษ |        |        |      |     |
| ണ.     | o ถ้าธัมมารมณ์ คือหทัยวัตถุ ที่เกิดพร <sup>้</sup> อมกันกับ  | 9        | -      | ຄາ     | ම    | હ   |
|        | อุปปาทักขณะของจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจาก                  |          |        |        |      |     |
|        | จุติจิตขึ้นไป <b>เป็นปัจจัย,</b>                             |          |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ได้แก่ มโนทวาร.๑ มรณาสันนกามช่วนะ ๒๙             | !        |        |        |      |     |
|        | ตทา.๑๑ ภิ.๒ เจ.๔๔ ที่ประกอบ (-อิส.มัจ.กุก.วิรดี.อัป.)        |          |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                           |          |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๖ คือ                    |          |        |        |      |     |
|        | อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ                             |          |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ                   |          |        |        |      |     |

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                    | อา.           | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|------------------------------------------------------------------------|---------------|--------|--------|------|-----|
|        | อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                |               | v      | ,      |      |     |
|        | ใน ๖ อย่างนี้ อำนาจของอารัมม <sup>ู</sup> ณะอย่างเดียวเท่านั้นเข       | เ<br>ป็นพิเศษ |        |        |      |     |
| ď.     | o ถ้าอารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือนิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                | 9             | ്ര     | ຄາ     | _    | ව   |
|        | เป็นบัจจัย,                                                            |               |        |        |      |     |
|        | ๐ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ เจ.๒๒                     |               |        |        |      |     |
|        | ที่ประกอบ <b>เป็นปัจจยุปบันแล้ว</b>                                    |               |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี b คือ                              |               |        |        |      |     |
|        | อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ                                 |               |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ                                     |               |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                                   |               |        |        |      |     |
|        | ใน ๖ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเห็                    | ป็นพิเศษ      |        |        |      |     |
| æ.     | <ul> <li>ถ้าธัมมารมณ์ ที่นารักนายินดี คือ หทัยวัตถุ ที่เกิด</li> </ul> | 9             | ල      | ഩ      | ල    | ત   |
|        | พร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอย                        |               |        |        |      |     |
|        | หลังจากจุติจิตขึ้นไป <b>เป็นปัจจัย</b> ,                               |               |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่                                 |               |        |        |      |     |
|        | มรณาสันน <u>โลภช่วนะ ๘</u> เจ.๒๒ ที่ประกอบ                             |               |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                                     |               |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๘ คือ                              |               |        |        |      |     |
|        | อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ                         | ·<br>%        |        |        |      |     |
|        | อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรซาตะ                                        |               |        |        |      |     |
|        | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ                          |               |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                                   |               |        |        |      |     |
|        | ใน ๘ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณะอย่างเดียวเท่านั้นเห                     | ป็นพิเศษ      |        |        |      |     |
|        |                                                                        |               |        |        |      |     |

หมายเหตุ - ข้อสังเกต ข้อ ๔ ได้จากข้อ ๒ เพิ่ม ธิ. ณู. และข้อ ๕ ได้จากข้อ ๓ เพิ่ม ธิ. ณู.

#### 🗎 สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณบัจจัย (น. ๑๓๙)

ในอารัมมณปัจจยุทเทสนี้ สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- อารมณ์ ๖ คือ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ รูป ๒๘ ที่เป็นเตกาลิกะ และ นิพพาน บัญญัติ ที่เป็นกาลวิมุต เป็น **อารัมมณปัจจัย**
- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ เป็น **อารัมมณบัจจยุปบัน**
- รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **อารัมมณบัจจนิก**

#### 🗅 จำแนก อารัมมณบัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณบัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่บัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณบัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ เป็นที่ยินดีและยึดหน่วง (อารมุมณ) แห่ง ปัจจยุปบันธรรม

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ

เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ทั้งปัจจุบัน อดีต อนาคต และกาลวิมุต

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

- ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง

อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>ตั้งอยู่</u> อย่างหนึ่ง

## ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง อารัมมณบัจจัย (น. ๑๗๙)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก ปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป ในอารัมมณบัจจัย มี ๓ บท ๙ วาระ ดังนี้

| กาเก็ก | DIND 9 44 (DILL 9 94 IN) PAIR | TO MINION PROMINING POLICE IN THE PROPERTY OF | 901 9 M M M M M M M M M M M M M M M M M M |
|--------|-------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ก)     | กุสสบท มี ๓ วาระ              | <ul><li>กุสลปทาวสาน</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ในกุสลบท (กุ-กุ)                          |
|        |                               | ๒. อกุสลปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ในกุสลบท (กุ - อกุ)                       |
|        |                               | ๓. อพุยากตปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ในกุสลบท (กุ - อัพ)                       |
| ય )    | อกุสลบท มี ๓ วาระ             | ๔. อกุสลปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ในอกุสลบท (อกุ - อกุ)                     |
|        |                               | <ul><li>๕. กุสลปทาวสาน</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ในอกุสลบท (อกุ-กุ)                        |
|        |                               | ๖. อพุยากตปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ในอกุสลบท (อกุ-อัพ)                       |
| ଜ )    | อพฺยากตบท มี ๓ วาระ           | ๗. อพุยากตปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ในอพุยากตบท ( อัพ - อัพ )                 |
|        |                               | ๘. กุสลปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ในอพุยากตบท ( อัพ - กุ )                  |
|        |                               | ๙. อกุสลปทาวสาน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ในอพุยากตบท ( อัพ - อกุ )                 |
|        |                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                           |

|              | อารัมมณปัจจัย              |               |      |  |  |  |
|--------------|----------------------------|---------------|------|--|--|--|
|              | ๓ บท ๙ วาระ                |               |      |  |  |  |
|              | ( สุทธสังข                 | ຢາງາຈະ = ຓ:ຓ: | :ന ) |  |  |  |
|              | บท/วาระ                    | กรณบท         | ปจ.  |  |  |  |
| 9            | กุ กุ.                     | യെ : 00       | ഩ    |  |  |  |
| ල            | กุ อกุ.                    | യെ : 00       | ഩ    |  |  |  |
| ഩ            | กุ อพฺ.                    | യെ : 00       | ഩ    |  |  |  |
| ď            | อกุ อกุ.                   | മെ : 00       | ๓    |  |  |  |
| æ            | อกุ กุ.                    | oo:00         | 9    |  |  |  |
| ર્જ          | อกุ อพฺ.                   | oo:00         | 9    |  |  |  |
| ବ୍ୟ          | อพฺ อพฺ.                   | മെ : നിമ      | હ    |  |  |  |
| <sub>લ</sub> | อพฺ กุ.                    | മെ : നിമ      | હ    |  |  |  |
| ૪            | ପ୍ୟା.– ପମ୍. ଭାଇ: ଜାଇ ଔ     |               |      |  |  |  |
|              | รวมเป็น ๘ สภาคะ (-ตนเอง) ๗ |               |      |  |  |  |

#### ก.) กุสลบท

- **กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)** [ กุสล + ปท + อวสาน ]

(น.๑๗๙)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

(น.๑๘๐)

**กุสโล ธมฺโม** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจ.๓๘ **กุสลสุส ธมฺมสุส** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ กุศลนามขันธ์ ๔ คือ

- มหากุศลจิต ๘ กุศลอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ อิทธิวิธะ เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ

วิญญานัญจายตนฒานกุศล ๑ เนวสัญญานาสัญญายตนฒานกุศล ๑
 เจตสึก ๓๓ (-วิรตี ๓ อัป.๒)

อารมมณปจจเยน

เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณบัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

**ปจจโย** เป็นกิริยาบ

เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ [=โดยความปราศจากตัวตน]

## ความเป็นอารัมมณะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปในมโนทวารวิถี และอัปปนาวิถี ที่มีกุศลชวนะ (-อรม.วิถี)

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปในกามกุศลช่วนมโนทวารวิถี อาทิกัมมิกณานวิถี ฌานสมาปัชชนวิถี อภิญญาวิถี

ปจ ปย ภตีนทปจักสิณวุ<u>ชชชชชช</u>ต..... ม<u>ชชชชชช</u>ตตภ กุ\_\_\_\_\_กุ

#### 🗅 ตัวอย่างในการหาองค์ธรรมของ กัตตุบทและสัมปทานบท

ตามที่ได้สรุปองค์ธรรมของปัจจัยทั้ง ๘ ที่เป็นอารัมมณชาติแล้วในเบื้องต้น ใน อารัมมณบัจจัยนั้น ต้องอาศัยคาถาแสดงจิตที่รับอารมณ์แน่นอน ๔ ประเภท และไม่แน่นอน ๓ ประเภท (คาถา ปญฺจวีส. ฯ)

ในคราวนี้ ถ้าต้องการทราบองค์ธรรมของ กัตตุบทและสัมปทานบท ที่มีกุศลธรรมเป็นปัจจัย ทำการ ช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย นั่นคือ กุศลจิต ๒๑ เจ.๓๘ เป็นปัจจัย ช่วยอุปการะแก่ กุศลจิต ๒๑ เจ.๓๘ จึงต้องพิจารณาว่าใน คาถา ปญจวีส. นั้นมีข้อใดบ้างที่มีองค์ธรรมเกี่ยวข้องกับกุศลธรรม แล้วนำมารวมไว้ที่ละข้อก่อน ดังนี้

| บัจจัย ( อารมณ์ )                         | บัจจยุปบัน ( ผู้รู้อารมณ์ )                 |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------|
| <ol> <li>อากาสานัญจายตนฌานกุศล</li> </ol> | <ul><li>๑. วิญญาณัญจายตนฒานกุศล</li></ul>   |
| อากิญจัญญายตนฌานกุศส 🤋                    | เนวสัญญานาสัญญายตนณานกุศล 🤋                 |
| ๒. โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗                  | ๒. มหากุศลญาณวิปปยุตตจิต ๔                  |
| ๓. โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ มรรคเบื้องต่ำ ๓  | m. มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔ กุศลอภิญญาจิต ๑  |
| รวมเป็น กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจตสึก ๓๘      | รวมเป็น มหากุศลจิต ๘ วิญญาณัญจายตนฌานกุศล 🤊 |
|                                           | เนวสัญญานาสัญญายตนฌานกุศล 🤋 กุศลอภิญญาจิต 🤋 |

สำหรับกุศลอภิญญาจิตนั้น ให้พิจารณาว่ามีอภิญญาชนิดใดบ้างที่เกี่ยวข้อง ก็ต้องนำมาใส่เป็น อ.ธ. ทั้งหมด ดังมีรายละเอียดในหนังสือหลักสูตรหน้า ๑๘๐ ข้อ ๕–๙ ดังที่ได้ยกมาแสดงไว้แล้ว ดังนี้

อธิบายองค์ธรรมของกัตตุบท และสัมปทานบท ของกุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (น.๑๘๐-๑๘๑) หรืออีกนัยหนึ่ง องค์ธรรมของกัตตบท และสัมปทานบท มีดังต่อไปนี้

โลกียกุศลจิตตุปบาท
 เป็นปัจจัย,
 มหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท
 เป็นปัจจยุปบัน

๒. กุศลจิตตุปบาท ๒๐ (-อรม.) เป็นปัจจัย, มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ เป็นปัจจยุปบัน

๓. อากาสานัญจายตนฌานกุศสจิตตุปบาท ที่เคยเกิด

มาแล้วแก่ตนในภพนี้และภพก่อน เป็นปัจจัย, วิญญาณัญจายตนฌานกุศลจิตตุปบาท ๔ เป็นปัจจยุปบัน

๔. อากิญจัญญายตนณานกุศลจิตตุปบาท ที่เคยเกิดมาแล้วแก่ตน ในภพนี้และภพก่อน เป็นปัจจัย, เนวสัญญานาสัญญายตนฌานกุศลจิตตุปบาท ๔ เป็นปัจจยุปบัน (ข้อ ๑-๔ อธิบายเพิ่มเติมในส่วนของ มหากุศลจิต ๘)

๕. รูปาวจรบัญจมฌานกุศลที่เป็นปาทกะ เป็นปัจจัย,

อิทธิวิธกศลอภิณณา เป็นปัจจยปบัน

๖. กุศลจิตตุปบาท ๒๐ (-อรม.) ของผู้อื่นที่เป็นไปในกาล ทั้ง ๓ คือที่เกิดเกิดขึ้นแล้วภายใน ๗ วัน จะเกิดขึ้น ข้างหน้าภายใน ๗ วันและกำลังเกิดอยู่ เป็นปัจจัย,

เจโตปริยกุศลอภิญญา เป็นปัจจยุปบัน

๗. กุศสจิตตุปบาท ๒๐ (-อรม.) ที่เคยเกิดมาแล้วใน ้ สันดานของตน และของผู้อื่น (ปุพฺเพนิวฺฏุร) เป็นปัจจัย, ปุพเพนิวาสานุสสติกฺศลอภิญญา เป็นปัจจยุปบัน

๘. โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่เคยเกิดมาแล้วในสันดาน ของผู้อื่นในภพก่อนๆ เป็นปัจจัย,

ยถากัมมูปคกศลอภิญญา เป็นปัจจยุปบัน

๙. กุศลจิตตุปบาท ๒๐ (-อรม.) ที่จะเกิดขึ้นภายในสันดาน ของตนเอง และของผู้อื่น เป็นปัจจัย, (ข้อ ๕-๙ อธิบายเพิ่มเติมในส่วนของ อภิณญาจิต)

อนาคตั้งสกุศลอภิญญา เป็นปัจจยุปบัน

- อกุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อกุ)

(น.๑๘๖)

กุสโล ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย. วิธิพระบาลี

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

(น.๑๘๗)

แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ กุสโล ธมุโม เป็นกัดตบท

โลกียกุศลจิต ๑๗ เจ.๓๘

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกสลสส ธมุมสส

อกุศลนามขันธ์ ๔ คือ อกุศลจิต ๑๒ เจตสึก ๒๗

แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณบัจจัยเป็นพิเศษ อารมมณปจจเยน

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณุปนิสสยะ เหล่านี้

แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ ปจจโย เป็นกิริยาบท

ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อกุสลสุส นี้

เป็นไปใน ปวัตติกาล ว่าโดย กาล

เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ตามสมควร ว่าโดย ภูมิ

เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร ว่าโดย บคคล

เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ว่าโดย วิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน มโนทวารวิถี โลกียอัปปนาช่วนวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน มโนทวารวิถี ที่มีอกุศลชวนะ

#### - อพุยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

(น.๑๙๐)

#### วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อพฺยากตสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

(น.๑๘๗)

**กุสโล ธมุโม** เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ กุศลจิต ๒๑ เจ.๓๘ อพยากตสส ธมุมสส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยปบัน อ.ธ.ได้แก่

- มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามกิริยาชวนจิต ๙ (ม.กิ.สํ.๔ ม.กิ.วิป.๔ หสึ.๑) ตทารัมมณจิต ๑๑
- \*กิริยาอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del> เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ
- วิญญาณัญจายตนฌานวิปากจิต ๑ กิริยาจิต ๑,
   เนวสัญญานาสัญญายตนฌานวิปากจิต ๑ กิริยาจิต ๑ เจตสึก ๓๓ ที่ประกอบ

หมายเหตุ:- \* เป็นไปตามอนุวาทพระบาลีข้อ ๙ (น.๑๙๐)

อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

## ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน มโนทวารวิถี และอัปปนาวิถี ที่มีกุศลชวนะ

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปขัน เป็นไปใน กามกิริยาช่วนมโนทวารวิถี อาทิกัมมิกณานวิถี ณานสมาปัชชนวิถี อภิญญาวิถี

#### ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(น.๑๙๖)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิต ๑๒ เจ.๒๗

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศสจิต ๑๒ เจ.๒๗

อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณบัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

**ปจฺจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น **อนัตตะ** 

#### ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ตามสมควร

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน อกุศลชวนปัญจทวารวิถี และมโนทวารวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน อกุศลชวนมโนทวารวิถี

- กุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - กุ)

(u.odd)

วิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม กุสลสฺส ธมฺมสฺส อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม

กุสลสุส ธมุมสุส

เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิต ๑๒ เจ.๒๗ เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยปบัน อ.ธ.ได้แก่

- มหากุศลจิต ๘

- \*กุศลอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del> เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ เจตสึก ๓๓ (-วิรตี อัป.) ที่ประกอบ

หมายเหตุ:- \* เป็นไปตามอนุวาทพระบาลีข้อ ๖ (น.๒๐๐)

อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจของปัจจัย คือ อารัมมณปัจจัยอย่างเดียว

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

### ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ คามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน อกุศลชวนปัญจทวารวิถี และมโนทวารวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน มหากุศลช่วนมโนทวารวิถี กุศลอภิญญาวิถี กามกุศลช่วนปัจจเวกขณวิถี วิบัสสนาวิถี ตามสมควร - อพุยากตปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อัพ)

(u.woa)

วิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส อารมฺมณปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรม เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิต ๑๒ เจ.๒๗ อพฺยากตสุส ธมฺมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยฺปบัน อ.ธ.ได้แก่

- มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามกิริยาชวนจิต ๙ ตทารัมมณจิต ๑๑
- \*กิริยาอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del> เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ เจตสึก ๓๓ (-วิรตี อัป.) ที่ประกอบ

หมายเหตุ:- \* เป็นไปตามอนุวาทพระบาลีข้อ ๗ (น.๒๐๔)

อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจของปัจจัย คือ อารัมมณบัจจัยอย่างเดียว

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

### ความเป็นอารัมมณะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ คามสมควร

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน อกุศลชวนมโนทวารวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามกิริยาชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

#### ค.) อพยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(u.woel)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**อพุยากโต ธมุโม** เป็นกัดดูบท

เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ เจตสึก ๓๘ นิพพาน

อพุยากตสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

- กามวิบาก ๒๓ กามกิริยา ๑๑
- วิญญาณัญจายตนณานกิริยาจิต 🤊 เนวสัญญานาสัญญายตนณานกิริยาจิต 🦻
- -\*กิริยาอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ ทิพพจักขุ ทิพพโสตะ
   อิทธิวิธะ เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ <del>ยถากัมมูปคะ</del> อนาคตั้งสะ
- ผลจิต ๔ เจตสึก ๓๖ (-อัปปมัญญา ๒)

หมายเหตุ:- \* เป็นไปตามอนุวาทพระบาลีข้อ ๕, ๖ และ๑๕ (น.๒๐๕-๒๐๖)

**อารมุมณปจุจเยน** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห**่**งอารัมมณปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจจโย

เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

### ความเป็นอารัมมณะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ธรรมที่เป็นปัจจัย ปัจจยุปบันนั้น เป็นไปในทาง

ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี ตามสมควร

 $oldsymbol{x}$  แม้ปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ รูป ๒๘ แต่หมายเอารูปที่รับเป็นอารมณ์ได้คือ นิปผันนรูป ๑๔

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๒๑๒)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงคงค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม

เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ วิปากจิต ๓๕ กิริยาจิต ๒๐ เจ.๓๘ นิพพาน (-อรผ.)

กุสลสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่

- มหากุศลจิต ๘
- -\*กุศลอภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ ทิพพจักขุ ทิพพโสตะ
   อิทธิวิธะ เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ <del>ยถากัมมูปคะ</del> อนาคตั้งสะ
- มรรคจิต ๔ เจตสึก ๓๖ (-อัปปมัญญา ๒)

หมายเหตุ:- \* เป็นไปตามอนุวาทพระบาลีข้อ ๕, ๖ และ ๘ (น.๒๑๒ - ๓)

อารมมณปจจเยน

เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณบัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจจโย

เป็นกิริยาบท

แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

## ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ พระอริยบุคคล ๗ (-อรน.) ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ธรรมที่เป็นปัจจัย ปัจจยุปบันนั้น เป็นไปในทาง

ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี ตามสมควร

- อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

(น.๒๑๖)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงบัจจัย อ.ธ. ได้แก่

อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ โลกียวิปากจิต ๓๒ กิริยาจิต ๒๐ เจ.๓๕ (-วิรตี.๓)

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิต ๑๒ เจตสึก ๒๗

อารมุมณปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

## ความเป็นอารัมมณะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ธรรมที่เป็นปัจจัย ปัจจยุปบันนั้น เป็นไปในทาง

ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี ตามสมควร

## 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน ปัญหาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณปัจจัย

| ๓ บท ๙ วาระ               | [ อา.๑ ธิ.ณู.๒: อาปุ.๓ ถา.๒ = ๘ ปัจจัย - อำนาจปัจจัยยอเป็น ๑๒: ๓๒ ]            |                         |     |  |  |  |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----|--|--|--|
| <b>ຫ</b> ໍ່ <b>ຫ</b> ໍ່ ຫ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                            | กรณบท                   | รวม |  |  |  |
| <ol> <li>กุ−กุ</li> </ol> | กุศสจิต ๒๐ (-อรม.) เจ. ๓๘ → กุ.นามขันธ์ ๔ คือ ม.กุ.๘                           | øp: ○○                  | ຄາ  |  |  |  |
|                           | กุ.อภิญญา ๑ ที่เกี่ยวกับ อิทธิวิธะ เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ                       |                         |     |  |  |  |
|                           | ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ วิญ.กุ.๑ เนว.กุ.๑ เจ.๓๓ (-วิรตี. อัป.)                  |                         |     |  |  |  |
| ๒. กุ-ยกุ                 | โลกียกุศลจิต ๑๗ เจ. ๓๘ →                                                       | ® i : 00                | ຄ   |  |  |  |
|                           | อกุศลนามขันธ์ ๔ คือ อกุศลจิต ๑๒ เจ.๒๗                                          |                         |     |  |  |  |
| ๓. กุ−อัพ                 | กุ. ๒๑ เจ. ๓๘ → มโน.๑ กามกิริยาช่วน.๙ ตทา.๑๑ กิ.อภิญญา.๑                       | øp: 00                  | ๓   |  |  |  |
|                           | ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del> เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ |                         |     |  |  |  |
|                           | วิญ.วิบาก.๑ กิ.๑ เนว.วิบาก.๑ กิ.๑ เจ.๓๓ (–วิรตี. อัป.)                         |                         |     |  |  |  |
| ๔. อกุ-อกุ                | อกุศัลจิต ๑๒ เจ. ๒๗ → อกุศัลจิต ๑๒ เจ.๒๗                                       | øp: 00                  | ຄາ  |  |  |  |
| ๕. อกุ-กุ                 | อกุ.๑๒ เจ. ๒๗ → มหากุ. ๘ กุ.ภิญญาจิต ๑ ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del>       | 90:00                   | 9   |  |  |  |
|                           | เจโตปริยะปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ เจ.๓๓ (-วิรดี. อัป.)               |                         |     |  |  |  |
| ๖. อกุ-อัพ                | อกุ.๑๒ เจ. ๒๗ → มโน.๑ กามกิริยาช่วน.๙ ตทา.๑๑ กิ.อภิญญา.๑                       | 90:00                   | 9   |  |  |  |
|                           | ที่เกี่ยวกับ <del>อิทธิวิธะ</del> เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ ยถากัมมูปคะ อนาคตั้งสะ |                         |     |  |  |  |
|                           | เจ.๓๓ (-วิรดี. อัป.)                                                           |                         |     |  |  |  |
| ๗. อัพ-อัพ                | อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ วิ.๓๖ กิ.๒๐ เจ.๓๘ นิพ. →                                   | o}la : ພ <sub>l</sub> a | હ   |  |  |  |
|                           | กามวิ.๒๓ กามกิ.๑๑ วิญ.กิ.๑ เนว.กิ.๑ กิ.อภิญญา.๑ ที่เกี่ยวกับ                   |                         |     |  |  |  |
|                           | ทิพพจักจุ ทิพพโสตะ อิทธิวิธะ เจโตปริยะ ปุพเพนิวาสะ <del>ยถากัมมูปคะ</del>      |                         |     |  |  |  |
|                           | อนาคตั้งสะ ผลจิต ๔ เจ.๓๖ (-อัป.)                                               |                         |     |  |  |  |
| ๘. อัพ-กุ                 | อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ วิ.๓๕ กิ.๒๐ เจ.๓๘ นิพ. (−อรผ.) →                           | oga : wpa               | હ   |  |  |  |
|                           | ม.กุ.๘ กุ.อภิญญา.๑ ที่เกี่ยวกับ ทิพพจักซุ ทิพพโสตะ อิทธิวิธะ เจโตปริยะ         |                         |     |  |  |  |
|                           | ปุพเพนิวาสะ <del>ยถากัมมูปคะ</del> อนาคตั้งสะ มรรคจิต ๔ เจ.๓๖ (-อัป.)          |                         |     |  |  |  |
| ๙. อัพ-อกุ                | อารมณ์ ๖ คือ รูป ๒๘ โลกียวิ.๓๒ กิ.๒๐ เจ.๓๘ →                                   | 9 la ; u la             | હ   |  |  |  |
|                           | <b>ଅମ୍</b> ศ୍ରବିଜ ⊚๒ ବେ.๒๗                                                     |                         |     |  |  |  |

#### 🗋 สุทธสังขยาวาระ (น.๒๑๘)

| สรุปจำนวนสุทธบ            | ทแห่ง       | อารัมมณปัจจยปัญหาวาระ | ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น | มี ๙ ประเภท ด้วยกันคือ |
|---------------------------|-------------|-----------------------|--------------------------|------------------------|
| <ul><li>)กุสลบท</li></ul> | <b>9.</b> ) | กุสโล กุสลสุส         | อารมุมณปจุจเยน           | <b>ປ</b> ત્રસ્થિ.      |
|                           | w.)         | กุสโล อกุสลสฺส        | อารมุมณปจุจเยน           | <b>ປ</b> ગ્ગોંઘ.       |
|                           | <b>ണ.)</b>  | กุสโล อพฺยากตสฺส      | อารห่หนากล่อเลห          | <b>પ</b> ેવ્વર્શિ.     |
| ๒.)อกุสลบท                | æ.)         | อกุสโล อกุสลสุส       | อารห่ทยาฤฮ่ฮเลห          | <b>પ</b> વ્વસ્થિ.      |
|                           | æ.)         | อกุสโล กุสลสฺส        | อารห่หนากล่อเลห          | <b>પ</b> ગ્રહ્યિ.      |
|                           | b.)         | อกุสโล อพฺยากตสฺส     | อารห่หนากุล่ลเลห         | <b>પ</b> વ્વસ્થિ.      |
| ๓.)อพุยากตบท              | භ.)         | อพุยากโต อพุยากตสุส   | อารห่ทยาฤฮ่ฮเลก          | <b>પ</b> વ્વસ્થિ.      |
|                           | <b>a.</b> ) | อพุยากโต กุสลสุส      | อารมุมณปจุจเยน           | <b>ປ</b> વ્વસ્થિ.      |
|                           | જ.)         | อพุยากโต อกุสลสุส     | อารมุมณปจุจเยน           | <b>પ</b> ત્રસ્.        |

#### อารัมมณปัจจยสภาคะ (น.๒๑๙)

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ปัจจัย คือ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

#### วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อารัมมณปัจจัย (น.๓๑/๒)

#### วจนัตถะ

#### จิตฺตเจตสีเกทิ อาลมุพิยตีติ = อารมุมณํ

ธรรมชาติอันจิต และเจตสึกทั้งหลายยึดหน่วง เรียกว่า อารมณ์

#### อา อภิมุช์ รมนุติ เอตุถาติ = อารมุมณ์

จิตและเจตสึกทั้งหลายมายินดีพร้อมหน้ากัน ในธรรมชาตินี้ ฉะนั้น ธรรมชาตินี้ จึงเรียกว่า อารมณ์

#### จิตุตเจตสึกา อาคนุตุวา รมนุติ เอตุถาติ = อารมุมณ์

จิตและเจตสึกทั้งหลายมายินดีในธรรมชาตินี้ ฉะนั้น ธรรมชาตินี้ จึงเรียกว่า อารมณ์

#### จิตุตเจตสีเก อาลมุพตีติ = อารมุมณ์

ธรรมชาติใดย่อมหน่วงเหนี่ยว จิตและเจตสึกทั้งหลาย เหตุนั้น ธรรมชาตินั้น จึงเรียกว่า อารมณ์ อารมุมณภาเวน อุปการโก ธมุโม = อารมุมณปจุจโย

ธรรมที่ช่วยอุดหนุนโดยความเป็นอารมณ์ ชื่อว่า อารัมมณบัจจัย

## 📋 อุปมา ใน อารัมมณบัจจัย

อุปมาเหมือน บุคคลที่ชรา หรือ ทุพพลภาพ ย่อมต้องอาศัยไม้เท้าหรือเชือกเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว เพื่อให้ทรงตัว ลุกขึ้นและเดินไปได้ฉันใด จิต และ เจตสึกทั้งหลายก็เช่นเดียวกัน ต้องมีอารมณ์ เป็นเครื่อง อาศัยยึดเพื่อเกิดขึ้น ฉันนั้น

อุปมาเหมือน สถานที่อันเป็นที่น่ารื่นรมย์ยินดี เช่น สวนดอกไม้ เป็นต้น คนทั้งหลายย่อมจะพากันไป เที่ยวสนุกสนานรื่นเริงกัน ณ ที่นั้นฉันใด อารมณ์ทั้งหลายก็เปรียบเหมือนสถานที่รื่นรมย์ต่างๆ จิต และเจตสึก ก็เปรียบเหมือนบุคคลที่เข้าไปสนุกสนานในสถานที่นั้นๆ ฉันนั้น

อุปมาเหมือน โรงมหรสพต่างๆ เมื่อเวลาจะแสดงนั้น เขาย่อมมีการประกาศชักจูงให้คนเข้าไปดู หรือ เมื่อก่อนจะเริ่มแสดง ย่อมมีการตีกลองโหมโรงชักชวนให้คนเข้าไป เมื่อคนทั้งหลายที่เดินผ่านไปที โรงมหรสพนั้นได้เห็นประกาศโฆษณา หรือได้ยินเสียงกลองโหมโรงก็พากันเข้าไปดู ข้อนี้ฉันใด อารมณ์ทั้งหลายอันเปรียบได้กับโรงมหรสพนั้น ก็มีอำนาจที่จะเหนียวเอาจิต และเจตสึกอันเปรียบเหมือน คนเข้าไปดูมหรสพนั้น เข้าไปจับยึดอยู่ในอารมณ์ต่างๆ ได้ฉันนั้น ๒.) อารัมมณาธิปติปัจจย (น.๔๕)

( มีพระบาลี ๑ ข้อ พระบาลีข้อที่ ๕ ของอธิปติปัจจยนิทเทส )

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย **อธิปติปจุจโยติ** ภควตา อุทุทิฏโล, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส, ยํ ยํ ธหฺมํ ครุ๋ กตฺวา เย เย ธหฺมา อุปฺป**ซฺซนฺติ จิตฺตเจตสึกา ธมฺมา** เต เต ธหฺมา เตสํ เตสํ ธหฺมานํ อธิปติปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุทิฏโล.
บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า อธิปติปจุจโย
บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

ย์ ย์ ธมุม ครุ กตุวา เย เย ธมุมา อุปุปซุชนุติ จิตุตเจตสีกา ธมุมา เต เต ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์ อธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

- ๔ ๔)ย์ ย์ ธนุม ครุ้ ๓)กตุวา ๑)เย เย ธนุมา ๔)อุปุปชุชนุติ ๒)จิตุตเจตสีกา ธนุมา ๖)เต เต ธนุมา ๔)เตส์ เตส์ ธนุมานํ ๔)อธิปติปจุจเยน ๗)ปจุจโย.
  - อารัมณิกธรรมเหล่าใดๆ ๒) คือ จิต เจตสึกทั้งหลาย ๓) กระทำ
  - ส่งใดๆ ให้เป็นอารมณ์ด้วยความผักใผ่หนักแน่น ส) แล้วเกิดขึ้น ๖) สิ่งทั้งหลายเหล่านั้นๆ
  - 🎝 เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ 🖒 แก่อารัมณิกธรรม คือ จิต เจตสึกทั้งหลายเหล่านั้นๆ
  - ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

#### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

(u. c el)

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อธิปติปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ เนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อธิปติปจุจโย

แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ ( บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน )

ย์ ย์ ธมุม ครุ้ กตุวา เย เย ธมุมา อุปุปซุชนุติ จิตุตเจตสีกา ธมุมา เต เต ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์ อธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

- พระบาลีข้อที่ ๕ ย์ ย์ ธมฺม่ เป็นอนิยมกัมม บทที่แสดงถึงอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี ได้แก่
  อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ (-โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑) เจ.๔๗
  ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑) ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน อันเป็นปัจจัยที่ยังมีได้ระบุลงไปโดยแน่ชัด
- **ครุ่ กตุวา** เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของอารัมมณิกบัจจยุปบัน ที่มีการผักใฝ่ต่ออารมณ์ อย่างหนักแน่น
- เย เย ธมุมา เป็นอนิยมกัตตุบท บทที่แสดงถึงนามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภมูลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ
   (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑ อัปปมัญญา ๒) อันเป็นปัจจยุปบันธรรมที่ยังมิได้ระบุลงไปโดยแน่ชัด
   อุปฺปฺงฺงฺนฺดิ เป็นอาขยาตกิริยาบทกัตตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของอารัมมณิกปัจจยุปบันที่เกิดขึ้น ในกาลทั้ง ๓
- จิตฺตเจตสีกา ธมฺมา เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงตัวอารัมมณิกปัจจยุปบันธรรมอันเป็นอ.ธ.ของ เย เย ธมฺมา ที่เป็น อนิยมกัตตุบท นั้นเอง
- เต เต ธมุมา เป็นนิยมกัตตุบท บทที่บ่งถึงอารัมมณบัจจัยธรรมโดยแน่ชัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ย์ ย์ ธมุมํ ที่เป็น อนิยมกัมมบท นั้นเอง ฉะนั้นองค์ธรรมจึงได้แก่ อารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ (-โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑) ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน
- เตส์ เตส์ ธมุมาน์ เป็นนิยมสัมปทานบท แสดงถึงอารัมมณิกปัจจยุปบันธรรมโดยแน่ชัดตามที่ได้แสดงไว้ใน เย เย ธมุมา ที่เป็น อนิยมกัดตุบท นั้นเอง องค์ธรรมได้แก่ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ เจ.๔๔(-อัป.)ที่ประกอบ อธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๘
  - คือ อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณาธิปติอย่างเดียวเท่านั้น เป็นพิเศษ
- ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

| 🗅 ตาราง แสดงการหาอำนาจปัจจัย ใน อารัมมณาธิปติปัจ             | <b>จัย</b> ( น. ล | നിയ−ണണ്) |        |      |          |
|--------------------------------------------------------------|-------------------|----------|--------|------|----------|
| อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                        | ฮา.               | ธิ.พู.   | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม      |
| o อารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘             | 9                 | ල        | ๓      | ල    | ಡ        |
| จิต ๘๔ (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔วิจิ.๑)   |                   |          |        |      |          |
| ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน                                       |                   |          |        |      |          |
| → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ |                   |          |        |      |          |
| โลกุตตรจิต ๘ เจ.๔๕ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒) ที่ประกอบ            |                   |          |        |      |          |
| อารัมมณาธิปติปกิณณกพฎนา ๓                                    |                   |          |        |      |          |
| ๑) ถ้าอารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘         | 9                 | ලි       | -      | -    | ഩ        |
| จิต ๘๔ (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔วิจิ.๑)   |                   |          |        |      |          |
| ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน                                       |                   |          |        |      |          |
| → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ |                   |          |        |      |          |
| โลกุตตรจิต ๘ เจ.๔๕ (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒) ที่ประกอบ            |                   |          |        |      |          |
| ษ) ถ้าอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ นิปผันนรูป ๑๘           | 9                 | ල        | ഩ      | -    | <b>්</b> |
| → นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ เจ.๒๒           |                   |          |        |      |          |
| ที่ประกอบ                                                    |                   |          |        |      |          |
| ๓) ตามมติของโบราณจารย์                                       | 9                 | ල        | ഩ      | ල    | ಡ        |
| ถ้าในระหวางอิฎฐหทัยวัตถุรูปในมรณาสันนกาล                     |                   |          |        |      |          |
| → โลภมูลจิตในมรณาสันนช่วนะ                                   |                   |          |        |      |          |
| หรือ (ตามมติของอาจารย์ภายหลัง)                               |                   |          |        |      |          |
| อิฎฐหทัยวัตถุรูปที่เป็นไปในปวัตติกาล และมรณาสันนกาล          |                   |          |        |      |          |
|                                                              |                   |          |        |      |          |

→ โลภชวนะ

#### □ อธิบายในอารัมมณาธิปติ (น.๕๑)

คำว่า **อิฎฐนิปผันนรูป** นั้น หมายเอา **สภาวอิฎฐะและปริกัปปอิฎฐะ** นิปผันนรูปที่เป็นสภาวอิฎฐะนั้น ได้แก่ อารมณ์ ๖ มีรูปารมณ์ เป็นต้น ที่น่ารักน่ายินดีตามสภาพที่เป็นอยู่ นิปผันนรูปที่เป็นปริกัปปอิฎฐะนั้น ได้แก่ อารมณ์ ๖ มีรูปารมณ์ เป็นต้น ที่น่ารักน่ายินดีตามความพอใจ ของบุคคลนั้นๆ

ในอารมณ์ทั้ง ๒ ประการนี้ ถ้าสภาวอิฏฐารมณ์กลับเป็นปริกัปปอนิฏฐารมณ์ ในสายตาของบุคคลบาง จำพวกแล้ว ก็เป็นอารัมมณาธิปติบัจจัยของบุคคลจำพวกนั้นมิได้ เช่น พระผู้มีพระภาคเจ้าเป็นสภาวอิฏฐารมณ์ ก็จริง แต่เมื่อพวกเดียรถีย์ทั้งหลายได้พบเห็นแล้วก็ไม่ชอบใจในสายตาของพวกเดียรถีย์นี้ พระผู้มีพระภาคเจ้า กลับเป็นปริกัปปอนิฏฐารมณ์ ไม่เป็นอารัมมณาธิปติบัจจัยของพวกเดียรถีย์ เป็นอารัมมณบัจจัยสามัญเท่านั้น

สภาวอนิฎฐารมณ์ กลับเป็นปริกัปปอิฎฐารมณ์ในสายตาของบุคคลบางจำพวกแล้วก็เป็น อารัมมณา-ธิปติบัจจัยได้ เช่น สุนัขเน่า เป็นสภาวอนิฎฐารมณ์ นกแร้งเห็นแล้วก็ชอบใจ สุนัขเน่าเป็นปริกัปปอิฎฐารมณ์ ดังนั้น สุนัขเน่าจึงเป็นอารัมมณาธิปติบัจจัย ของพวกนกแร้งทั้งหลาย มิใช่เป็นเพียงอารัมมณบัจจัยสามัญ

## 🗅 เหตุที่ไม่กล่าวถึงอนิปผันนรูป และเว้นโทสมูล โมหมูล ทุกขสหคตกายวิญญาณ (น.๔๒

การที่อารัมมณาธิปติปัจจัย มิได้กล่าวถึงอนิปผันนรูปนั้นเพราะรูปเหล่านี้ ไม่มีองค์ธรรมโดยเฉพาะที่ นอกเหนือจากนิปผันนรูปแต่อย่างใด หากแต่เป็นกิริยาอาการของนิปผันนรูปที่เป็นไปขั่วขณะๆ เท่านั้นเอง คือ เมื่อนิปผันนรูปมีสภาพอย่างนี้ก็เรียกว่า ปริจเฉทรูป อุปัจจยรูป ครั้นมีกิริยาอาการต่างๆ เกิดขึ้นก็เรียกไปตาม กิริยาอาการนั้นๆ ว่า กายวิญญัติ วจีวิญญัติ ลหุตา มุทุตา กัมมัญญูตา โดยเหตุนี้จึงมิจำเป็นต้องนำมากล่าว

สำหรับการเว้นโทสมูลจิต เป็นต้นนั้นเพราะว่าจิตเหล่านี้ไม่เป็นสภาพที่จะให้อารัมมณิกธรรมทั้งหลาย มีการผักใฝ่หนักแน่นแต่อย่างใด เพียงเป็นอารัมมณบัจจัยอย่างสามัญ เพราะโทสมูลจิตนี้มีสภาพดุร้าย เนื่อง ตัวยประกอบกับโทมนัสสเวทนาและโทสเจตสึก สำหรับโมหมูลจิตนั้นก็เป็นสภาพหลง เนื่องมาจากประกอบ โมหเจตสึกที่ไม่มีเหตุอื่นมาขัดขวาง ส่วนทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ก็เป็นสถาพลำบากที่ทนได้ยาก เนื่องมาจากประกอบกับทุกขเวทนา อาศัยเหตุนี้จึงได้เว้นเสีย เมื่อจิตเว้นแล้วเจตสึกที่ประกอบก็ถูกเว้นไปในตัว

## อารัมมณาธิปติปกิณณกพฎนา

## ( \* อ้างจากพระบาลี สำนวนภาษาไทยมาจากส่วนหนึ่งของ อารัมมณปกิณณกฆฎนา ๕ น.๑๕ )

| ข้อที่ | ปัจจัย → ปัจจยุปบัน                                     | ฮา. | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|---------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|-----|
| 9.     | o ถ้าอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ อิฏุฐนิป.๑๘ จิต ๘๔  | 9   | ල      | -      | -    | ഩ   |
|        | (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑)    |     |        |        |      |     |
|        | ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน <b>เป็นปัจจัย,</b>               |     |        |        |      |     |
|        | ๐ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘     |     |        |        |      |     |
|        | ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ(-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒)   |     |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                      |     |        |        |      |     |
|        | 0 ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๓ คือ               |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ                  |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๓ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณาธิปติอย่างเดียว           |     |        |        |      |     |
|        | เท่านั้นเป็นพิเศษ                                       |     |        |        |      |     |
| ভি.    | ๐ ถ้าอารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือนิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน | 9   | ම      | ຄາ     | -    | ર્વ |
| (=æ.)  | เป็นปัจจัย,                                             |     |        |        |      |     |
|        | ๐ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ เจ.๒๒      |     |        |        |      |     |
|        | ที่ประกอบ <b>เป็นปัจจยุปบันแล</b> ้ว                    |     |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๖ คือ               |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ                  |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ                      |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                    |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๖ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณาธิปติอย่างเดียว           |     |        |        |      |     |
|        | เท่านั้นเป็นพิเศษ                                       |     |        |        |      |     |
|        |                                                         |     |        |        |      |     |

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                  | ฮา. | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|-----|
| ๓.     | o ถ้าธัมมารมณ์ ที่นารักนายินดี คือ                   | 9   | ල      | ຄາ     | ෂ    | હ   |
| (=æ'.) | ( ตามมติของโบราณาจารย์ )                             |     |        |        |      |     |
|        | หทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิต        |     |        |        |      |     |
|        | ดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป              |     |        |        |      |     |
|        | ในมรณาสันนกาล <b>เป็นปัจจัย</b> ,                    |     |        |        |      |     |
|        | ๐ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่               |     |        |        |      |     |
|        | มรณาสันน <u>โลภชวนะ ๘</u> เจ.๒๒ ที่ประกอบ            |     |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                   |     |        |        |      |     |
|        | ( ตามมติของอาจารย์ภายหลัง )                          |     |        |        |      |     |
|        | หทัยวัตถุรูป ที่เป็นไปในปวัตติกาลและ                 |     |        |        |      |     |
|        | มรณาสันนกาล <b>เป็นปัจจัย</b> ,                      |     |        |        |      |     |
|        | ๐ นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่               |     |        |        |      |     |
|        | โลภช่วนะ ๘ เจ.๒๒ ที่ประกอบ <b>เป็นปัจจยุปบันแล้ว</b> |     |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๘ คือ            |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ       |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ                      |     |        |        |      |     |
|        | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ        |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                 |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๘ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณาธิปติอย่างเดียว        |     |        |        |      |     |
|        | เท่านั้นเป็นพิเศษ                                    |     |        |        |      |     |
|        |                                                      |     |        |        |      |     |

## สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณาธิปติปัจจัย (น.๑๓๙)

ในอธิปติปัจจยุทเทสนี้ อารัมมณาธิปติบัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- อารมณ์ ๖ คือ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ (-โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑) เจตสึก ๔๗ ที่ประกอบ (-โทจตุกเจตสึก ๔ วิจิกิจฉาเจตสึก ๑) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอยางยิ่ง
  เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมต เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจัย**
- โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-อัปปมัญญา) เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน**
- โลกียจิต ๘๑ เจตสิก ๕๒ ที่มิได้เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่งโดยแน่นอนและไม่แน่นอน, รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจนิก**

#### ค จำแนก อารัมมณาถิปติปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณาธิปติปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๒ อย่างคือ เป็นที่ยินดี และยึดหน่วง (อารมุมณ) เป็นใหญ่ เป็นอธิบดีด้วย (อธิปติ)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ

เมื่อว่าโดย กาล เป็น อดีต อนาคต ปัจจุบัน และกาลวิมุต

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

- ชนกสัดติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง

อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม ตั้งอยู่ อย่างหนึ่ง

#### คำอธิบาย (น.๑๔๒)

ธรรมที่เป็น ปัจจยุปบัน และปัจจนิก ของอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้มี 🖢 อย่างคือ แน่นอน และไม่แน่นอน

#### อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

- แน่นอน ได้แก่ โลกุตตรจิต ๘ (รับนิพพานเป็นอารมณ์ โดยแน่นอน)
- ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๒๐ ดวง คือ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑ อัปปมัญญา ๒)

#### อารัมมณาธิปติปัจจนิก

- แน่นอน ได้แก่ จิต ๖๑ ดวง คือ โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิต ๑๘ มหาวิปากจิต ๘ มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔ มหัคคตจิต ๒๗ เจตสึก ๔๖ ที่ประกอบ (-โลติกะ ๓ วิรตี ๓) รูปทั้งหมดมีจิตตชรุป เป็นต้น
- ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๒๐ ดวง คือ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑ อัปปมัญญา ๒) ที่เป็นปัจจยุปบันธรรมไม่แน่นอนนั้นเอง

#### 🗅 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ ๓ ประการ ของอารัมมณาธิปติปัจจัย

| ם ארווארו שאחיום אווארו שו שווארו או אווארו שו אווארו אווארו אווארו שווארו שווארו שווארו שווארו שווארו שוווארו |                                    |                                        |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------|--|
| อารัมมณาธิปติปัจจัย                                                                                            | อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน            | อารัมมณาธิปติปัจจนิก                   |  |
| อารมณ์ ๖ คือ                                                                                                   | - โล.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘/๔๐ | - โลกีย.๘๑ เจ.๕๒ ที่มิได้เป็นผู้ผักใผ่ |  |
| ขิฎฐ.๑๘ จิต ๘๔                                                                                                 | เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-อัปปมัญญา)       | หนักแน่นอย่างยิ่งโดยแน่นอนและ          |  |
| (-โทส.๒ โมห.๒ ทุ.กาย.๑                                                                                         | เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง     | ไม่แน่นอน                              |  |
| เจ.๔๗ ที่ประกอบ                                                                                                |                                    | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิ.กัมมชรูป  |  |
| (-โท.๔ วิจิ.๑) ที่น่าผักใฝ่                                                                                    |                                    | พาทิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป            |  |
| หนักแน่นอย่างยิ่ง                                                                                              |                                    | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป       |  |
| ที่เป็นเตกาลิกะ                                                                                                | แน่นอน                             | แน่นอน                                 |  |
| และนิพพานที่เป็น                                                                                               | - โลกุตตรจิต ๘                     | - จิต ๖๑ ดวง คือ โทส.๒ โมห.๒           |  |
| กาลวิมุต                                                                                                       |                                    | อเห.๑๘ ม.วิ.๘ ม.กิ.วิป.๔ มหัค.๒๗       |  |
|                                                                                                                |                                    | เจ.๔๖ ที่ประกอบ (-โล.๓ วิรตี ๓)        |  |
|                                                                                                                |                                    | - รูป ทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น       |  |
|                                                                                                                | ไม่แน่นอน                          | ไม่แน่นอน                              |  |
|                                                                                                                | - จิต ๒๐ ดวง คือ โลภ.๘ ม.กุ.๘      | - จิต ๒๐ ดวง คือ โลภ.๘ ม.กุ.๘          |  |
|                                                                                                                | ม.กิ.สํ.๔ เจ.๔๕ ที่ประกอบ          | ม.กิ.สํ.๔ เจ.๔๕ ที่ประกอบ              |  |
|                                                                                                                | (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒)               | (-โท.๙ วิจิ.๑ อัป.๒)                   |  |

หมายเหตุ:- จิตที่เป็นปัจจนิกทั้งหมด = ๘๙ - ๘ (แน่นอนของปัจจยุปบัน) = ๘๑ ดวง แบ่งเป็นแน่นอน ๖๑ ดวง และไม่แน่นอน ๒๐ ดวง ( เป็นธรรมเดียวกันกับจำพวกไม่แน่นอนของปัจจยุปบัน)

### 🗅 จำแนก อารัมมณาธิปติปัจจัย และปัจจยุปบันโดยเฉพาะ ๆ (น. ๑๔๐-๑๔๒)

ในอารัมมณาธิปติบัจจัยนี้ เมื่อจำแนกโดยเฉพาะๆ แล้ว ก็มีอยู่ด้วยกัน 📀 คู่ ดังต่อไปนี้

- ๑) ๐ อารมณ์ ๖ คือจตุชนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นสภาวอิฎฐะและปริกัปปอิฎฐะ โลกีย.๗๖ เจ๔๗ ที่ประกอบ (-โทส.๒ โมห.๒ ทุ.กาย.๑) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจัย** 
  - o โลภมูลจิต ๘ เจ.๒๒ ที่ประกอบ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน**
- ษ) o โลกียกุศลจิต ๑๗ เจ.๓๘ ที่ประกอบ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจัย** 
  - ม.กุ.๘ เจ๓๓ ที่ประกอบ (-วิรตี อัป.) เป็นผู้ผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น
     อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- ๓) ๐ โสดาบัตติมรรคจิตตุปบาท โสดาบัตตผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระโสดาบันบุคคล ที่น่าผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจัย
  - มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (-วิรตี อัป.) ของพระโสดาบันบุคคล
     เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- ๔) ๑ สกทาคามิมรรคจิตตุปบาท สกทาคามิผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระสกทาคามีบุคคล
   ที่น่าผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย
  - มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (-วิรตี อัป.) ของพระสกทาคามีบุคคล
     เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- ๔) ๐ อนาคามิมรรคจิตตุปบาท อนาคามิผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระอนาคามีบุคคล
   ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจัย
  - มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (-วิรตี อัป.) ของพระอนาคามีบุคคล
     เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- อ) ๐ อรหัตตมรรคจิตตุปบาท อรหัตตผลจิตตุปบาท นิพพาน ของพระอรหันตบุคคล
   ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจัย
  - มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท (-วิรตี อัป.) ของพระอรหันตบุคคล
     เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน

- ๗) o นิพพาน ของพระโสดาบันบุคคล ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติปัจจัย** 
  - โสดาปัตติมรรศจิตตุปบาท โสดาปัตติผลจิตตุปบาท เป็นผู้ผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
     เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- ๘) o นิพพาน ของพระสกทาคามีบุคคล ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจัย** 
  - สกทาคามิมรรคจิตตุปบาท สกทาคามิผลจิตตุปบาท เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
     เป็น อารัมมณาธิปติบัจจยุปบัน
- ๙) o นิพพาน ของพระอนาคามีบุคคล ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น **อารัมมณาธิปติบัจจัย** 
  - อนาคามิมรรคจิตตุปบาท อนาคามิผลจิตตุปบาท เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
     เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน
- ๑๐) ๐ นิพพาน ของพระอรหันตบุคคล ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง เป็น อารัมมณาธิปติปัจจัย
  - อรหัตตมรรคจิตตุปบาท อรหัตตผลจิตตุปบาท เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
     เป็น อารัมมณาธิปติปัจจยุปบัน

## ปัญหาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณาธิปติปัจจัย (น. ๒๒๐)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก บัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในอารัมมณาธิปติบัจจัย มี ๓ บท ๗ วาระ ดังนี้

| ก)  | กุสสบท มี ๓ วาระ    | <ol> <li>กุสลปทาวสาน</li> </ol>     | ในกุสลบท    | (ក្-ក្)       |
|-----|---------------------|-------------------------------------|-------------|---------------|
|     |                     | ๒. อกุสลปทาวสาน                     | ในกุสลบท    | ( กุ - อกุ )  |
|     |                     | ๓. อพุยากตปทาวสาน                   | ในกุสลบท    | (กุ - อัพ )   |
| ข ) | อกุสลบท มี ๑ วาระ   | ๔. อกุสลปทาวสาน                     | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |
| ศ ) | อพฺยากตบท มี ๓ วาระ | <ul><li>๕. อพุยากตปทาวสาน</li></ul> | ใหอพ่ลาบผกผ | ( อัพ - อัพ ) |
|     |                     | ๖. กุสลปทาวสาน                      | ใหอพ่ลาบผกผ | ( อัพ - กุ )  |
|     |                     | ๗. อกุสลปทาวสาน                     | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อกุ ) |

|          | อารัมมณาธิปติปัจจัย        |         |     |  |
|----------|----------------------------|---------|-----|--|
|          | ๓ บท ๗ วาระ                |         |     |  |
|          | ( สุทธสังขยาวาระ = ๓:๑:๓ ) |         |     |  |
|          | บท/วาระ                    | กรณบท   | ઇવ. |  |
| 9        | กุ กุ.                     | യെ : 00 | ഩ   |  |
| ල        | กุ อกุ.                    | യെ : 00 | ຄາ  |  |
| ഩ        | กุ อพฺ.                    | യെ : 00 | ຄາ  |  |
| <b>d</b> | อกุ อกุ.                   | യെ : 00 | ഩ   |  |
|          |                            |         |     |  |
|          |                            |         |     |  |
| æ        | อพฺ อพฺ.                   | യെ : 00 | ഩ   |  |
| þ        | อพ กุ.                     | യെ : 00 | ଜ   |  |
| භ        | อพฺ อกุ.                   | യെ : ബയ | હ   |  |
|          | รวมเป็น ๘ สภาคะ (-ตนเอง) ๗ |         |     |  |

#### หมายเหตุ

ข้อความที่ชืดเส้นใต้ข้างต้น ในหนังสือหลักสูตร ใช้คำว่า "ที่มีสภาพเป็นที่ใฝ่ใจอย่างยิ่ง" และ "ที่มีสภาพเป็นผู้ฝึกใฝ่อย่างหนักแน่น" แสดงในปัญหาวารวิภังค์ของอารัมมณาธิปติบัจจัย และอารัมมณูปนิสสยบัจจัย แต่ในที่นี้ ใช้คำว่า "ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง" และ "เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง"

#### ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

(น.๒๒๐)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณาธิปติปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>กุศลธรรม</u> ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมุโม** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจ.๓๘

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ ม.กุ.๘ เจ.๓๓ (-วิรดี อัป.)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

## ความเป็นอารัมมณาธิปติ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ ตามสมควร

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามากุศลชวนมโนทวารวิถี ฌานสมาบัติวิถี มรรควิถีเบื้องต่ำ ๓

## อีกนัยหนึ่ง ( แสดงโดยจำแนกผู้รู้อารมณ์ )

(น.๒๒๑)

- ๑. ๐ อ.ธ. ของกัตตุบท ได้แก่ โลกียกุศล ๑๗ จิตตุปบาท ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
  - o อ.ธ. ของสัมปทานบท ได้แก่ มหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท <u>เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง</u>
- ๒. ๐ อ.ธ. ของกัดตุบท ได้แก่ กุศลจิต ๒๐ เจ.๓๘ (-อรม.) ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
  - o อ.ธ. ของสัมปทานบท ได้แก่ มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท <u>เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง</u>

- อกุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อกุ)

(u.wwn)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณาธิปติปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

(น.๑๘๗)

**กุสโล ธมฺโม** เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามกุศลชวนมโนทวารวิถี ฌานสมาบัติวิถี อภิญญาวิถี

- อพุยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

(ਫਗਗ.ਸ਼)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณาธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

(น.๑๔๗)

**กุสโล ธมฺโม** เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ อรหัดตมรรคจิต ๑ เจตสึก ๓๖

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อพุยากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่

มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ (เจตสึก ๓๓ เว้นอัปปมัญญา)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน พระอรหันต์

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน อรหัตตมรรควิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามชวนมโนทวารวิถี

ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(u.mmm)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณาธิปติปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงบัจจัย อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณุปนิสสยะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคลเบื้องต่ำ ๒ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี

ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๒๒๙)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณาธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติบัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ อรหัดตผลจิตดุปบาท 🤊 และนิพพาน

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อพุยากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ ผลจิต ๔ เจตสึก ๓๖ (-อัปปมัญญา)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให<sup>้</sup>รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัจจเวกขณวิถี มรรควิถี

ผลสมาบัติวิถี

หมายเหตุ อรหัตตผลจิตดุปบาท เป็นไปในอรหัตตมรรควิถี, นิพพาน เป็นไปในมรรควิถี ขณะที่เก็นผลจิตเกิด ๖ หรือ ๑ ขณะ และผลสมากัติวิถี - กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๒๓๑)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณาธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศสญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ มรรคจิตตุปบาท ๔ (-อัปปมัญญา ๒)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ อารัมมณูปนิสสยะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ติเหตุกปุถุชน 🤊 พระอริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัจจเวกขณวิถี มรรควิถี ทั้ง ๔

- อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

(น.๒๓๓)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณาธิปติปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ โลกียวิปาก-

จิตตุปบาท ๑๑ (-ทุ.กาย.๑) กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่น่าผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณาธิปติปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณาธิปติปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณาธิปติ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณาธิปติ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี มรณาสันนวิถี ตรงที่ปฏิสนธิ (ในภพใหม่)

กามช่วนมโนทวารวิถี ฌานวิถี รูปวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถีที่มีภวนิกันติกโลภช่วนะ ปัญจทวารวิถี

และมโนทวารวิถี

## 📋 สุทธสังขยาวาระ (น.๒๓๕)

| ๓ บท ๗ วาระ       | [ อา. ธิ.ณู. : อาปุ.๓ ถา.๒ = ๘ ปัจจัย ย่อเป็น ๑๒                      | ·         |     |  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------|-----------|-----|--|
| ล ปท ๗ วาร        |                                                                       |           |     |  |
| ள : ๋ ๑ : ๋ ๓     | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                   | กรณบท     | รวม |  |
| ๑. กุ−กุ          | กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจ. ๓๘ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง →             | oo: ₪@    | ഩ   |  |
|                   | ม.กุ. ๘ เจ. ๓๓ (-วิรตี. อัป.) เป็นผู้ผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง          |           |     |  |
| ๒. กุ-อกุ         | โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง →                 | ®         | ഩ   |  |
|                   | โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ศักใผ่หนักแน่นอยางยิ่ง                       |           |     |  |
| ๓. กุ−อัพ         | อรทัดตมรรคจิต ๑ เจ. ๓๖ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอยา่งยิ่ง →                | øp: 00    | ഩ   |  |
|                   | มหากิริยาญาณสัมปยุดดจิตตุปบาท ๔ (-อัป.)เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง |           |     |  |
| ๔. อกุ-อกุ        | โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าฝักใฝ่ทนักแน่นอย่างยิ่ง →                     | oga ; oo  | ഩ   |  |
|                   | โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง                      |           |     |  |
| อกุ-กุ            | (นาม - นาม)                                                           | :         | -   |  |
| อกุ-อัพ           | (นาม - นาม)                                                           | :         | -   |  |
| <b>๕.</b> อัพ-อัพ | อรหัตตผลจิตตุปบาท ๑ และนิพพาน ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง →         | opa ; 00  | ഩ   |  |
|                   | มหากิริยาญาณสัมปยุดดจิตตุปบาท ๔ ผลจิต ๔ เจตสึก ๓๖ (-อัป.)             |           |     |  |
|                   | เป็นผู้สักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง                                        |           |     |  |
| ๖. ฮัพ-กุ         | ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง →      | øp: 00    | ഩ   |  |
|                   | มทากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ มรรคจิตตุปบาท ๔ (-อัป.)                 |           |     |  |
|                   | เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง                                        |           |     |  |
| ๗. อัพ-อกุ        | อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ โลกียวิปากจิตตุปบาท ๓๑ (-ทุ.กาย.๑)                  | ⊚le : ளle | હ   |  |
|                   | กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่นาฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง →                     |           |     |  |
|                   | โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง                      |           |     |  |

๓าราง แสดงการทาคำนาจปัจจัย ใน ปักเทาวารวิภังค์ แท่ง คารัมมณาสิปติปัจจัย

#### หมายเหตุ:

นักศึกษาพึงทราบ บัจจัยธรรมหรือบัจจยุปบันธรรมที่เป็นโลกุดตรธรรม จะต้องเป็นอารมณ์ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง และผู้รู้ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง อย่างแน่นอน ตังนั้นจะใส่สำนวนที่ว่า "ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง" หรือ "เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง" หรือไม่ ก็พึงทราบได้ดังนี้

| ๑.)กุสสบท            | <b>9.</b> ) | กุสโล กุสลสุส       | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
|----------------------|-------------|---------------------|----------------------|-------------------|
|                      | b.)         | กุสโล อกุสลสฺส      | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | <b>ປ</b> ેગ્ગિશિ. |
|                      | ണ.)         | กุสโล อพฺยากตสฺส    | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
| ๒.)อกุสลบท           | æ.)         | อกุสโล อกุสลสุส     | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
| <b>๓.)</b> อพฺยากตบท | æ.)         | อพุยากโต อพุยากตสุส | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
|                      | b.)         | อพฺยากโต กุสลสฺส    | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
|                      | ๗.)         | อพุยากโต อกุสลสุส   | อารมุมณาธิปติปจุจเยน | ปจุจโย.           |
|                      |             |                     |                      |                   |
|                      |             |                     |                      |                   |

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณาธิปติบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

📋 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อารัมมณาธิปติบัจจัย (น.๓๗๔)

#### วจนัตถะ

อารมุมณญุจ ต่ํ อธิปติ จาติ = อารมุมณาธิปติ.

อารมณ์นั่นแหละเป็นอธิบดี จึงเรียกว่า อารัมมณาธิปติ.

#### 🗅 อธิบายในอารัมมณาธิปติปัจจัยโดยสังเขป

อารัมมณาธิปติบัจจัย นี้ได้แก่อารมณ์ ๖ มีรูปารมณ์เป็นต้น เป็นปัจจัยแก่นามธรรมคือ จิตและเจตสึก ให้เกิดขึ้น อารมณ์ทั้งหลายมีอยู่ ๒ ประเภท คือ อารมณ์สามัญธรรมดาประเภทหนึ่งและอารมณ์ที่เป็นอธิบดี ประเภทหนึ่ง

ในอารัมมณาธิปติปัจจัยนี้มุ่งหมายเอาเฉพาะแต่อารมณ์ที่เป็นอธิบดี ซึ่งเป็นอารมณ์ชนิดพิเศษมีอำนาจ แรงมากสามารถทำให้นามธรรม คือ จิตและเจตสึกน้อมไปสู่อารมณ์นั้นๆ และเข้ายึดอารมณ์นั้นๆ ไว้อย่าง หนักหน่วง เรียกว่า อารัมมณาธิปติ และอารมณ์ที่จะเป็นอารัมมณาธิปติได้นี้ก็ต้องเป็นอารมณ์ชนิดอิฎฐารมณ์ คือ เป็นชนิดที่น่ายินดีน่าปรารถนา

อิฎฐารมณ์ นี้ก็ยังแบ่งออกเป็น ๒ ประเภทอีก คือ สภาวอิฎฐารมณ์ และปริกัปปอิฎฐารมณ์

- สภาวอิฏฐารมณ์ หมายถึงอารมณ์ที่น่ายินดีโดยธรรมชาติหรือโดยสภาวะ อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส ที่ดี เหล่านี้เป็นต้น
- ปริกัปปอิฎฐารมณ์ หมายถึงอารมณ์อันเป็นที่ยินดีที่ชอบใจเฉพาะส่วนตัวไม่ใช่ทั่วไป คืออารมณ์ชนิดนี้
   ไม่ใช่อารมณ์ที่น่ายินดีโดยธรรมชาติ ซึ่งบุคคลส่วนมากไม่ปรารถนาแต่ว่าเป็นอารมณ์
   ที่เป็นที่น่ายินดีชอบใจของบุคคลหรือสัตว์บางจำพวกเท่านั้น

อารมณ์ทั้ง 2 คือ สภาวอิฎฐารมณ์ก็ดี หรือปริกัปปอิฎฐารมณ์ก็ดี เมื่อสามารถยังนามธรรมให้เกิดได้ โดย อาการยึดหน่วงเป็นพิเศษดังกล่าวมาแล้วข้างต้นนั้น ก็ได้ชื่อว่าเป็น อารัมมณาธิปติบัจจัย

#### 🗅 อธิบายเพิ่มเติมในอารัมมณาธิปติ (น. ๕๑-๕๒)

คำว่า อิฎฐนิปผันนรูป นั้น หมายเอาสภาวอิฎฐะและปริกัปปอิฎฐะ

- นิปผันนรูปที่เป็นสภาวอิฏฐะ ได้แก่ อารมณ์ ๖ มีรูปารมณ์เป็นต้น ที่น่ารักน่ายินดีตามสภาพที่เป็นอยู่
- นิปผันนรูปที่เป็นปริกัปปอิฎฐะ ได้แก่ อารมณ์ ๖ มีรูปารมณ์เป็นต้น ที่น่ารักน่ายินดีตาม ความพอใจ ของบุคคลนั้น ๆ

ในอารมณ์ทั้ง ๒ ประการนี้ ถ้าสภาวอิฏฐารมณ์กลับเป็นปริกัปปอิฏฐอนิฏฐารมณ์ในสายตาของบุคคล บางจำพวกแล้ว ก็เป็นอารัมมณาธิปติบัจจัยของบุคคลจำพวกนั้นมิได้ เพียงแต่เป็นอารัมมณบัจจัยเท่านั้น

ถ้าสภาวอนิฎฐารมณ์ กลับเป็นปริกัปปอิฎฐารมณ์ปริกัปปอิฎฐะในสายตาของบุคคลบางจำพวกแล้ว ก็เป็นอารัมมณาธิปติบัจจัยได้ มิใช่เพียงแต่เป็นอารัมมณบัจจัยแต่อย่างใด

อนึ่ง ในการที่อารัมมณาธิปติบัจจัยมิได้กล่าวถึงอนิปผันนรูปนั้น ก็เพราะว่ารูปเหล่านี้มิได้มี องค์ธรรมโดยเฉพาะที่นอกเหนือจากนิปผันนรูปแต่อย่างใด หากแต่เป็นกิริยาอาการของนิปผันนรูป ที่เป็นไป ชั่วขณะๆ เท่านั้นเอง

สำหรับการเว้นโทสมูลจิตเป็นต้นนั้น เพราะว่าจิตเหล่านี้ไม่เป็นสภาพที่จะให้อารัมมณิกธรรมทั้งหลาย มีการผักใฝ่หนักแน่นแต่อย่างใด เพียงแต่เป็นอารัมมณบัจจัยเท่านั้น สำหรับโมหมูลจิตก็เป็น สภาพหลงเนื่อง มาจากประกอบกับโมหเจตสึกที่ไม่มีเหตุอื่นมาขัดขวาง ส่วนทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ก็เป็นสภาพลำบาก ที่ทนได้ยาก เนื่องมาจากประกอบกับทุกขเวทนา อาศัยเหตุนี้จึงเว้นเสีย ( มีพระบาลี ๗ ข้อ คือ พระบาลีข้อที่ ๑-๔, ๗-๙ ของ อุปนิสสยบัจจยนิทเทส )

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อุปนิสุสยปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโจ, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- บุริมา บุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์
   กุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ เกสญจิ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๓. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อพฺยากตานํ ธมฺมานํ
   อุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๗. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์
   อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๘. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์
   อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุทิฎโร.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อุปนิสุสยปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

- บุริมา บุริมา กุสลา ธมุมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมุมานํ
   อุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.
- บุริมา บุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ เกสญจิ
   อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๓. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

- ๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- บุริมา บุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ส. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

### พระบาลีและคำแปล

(น.๘๓)

๒)ปุริมา ปุริมา ๑)กุสลา ธมฺมา ๔)ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ ๔)กุสลาน์ ธมฺมาน์
 ๖)อุปนิสฺสยปจฺจเยน ๓)ปจฺจโย. ( กุ-กุ )

»ในามชันธ์คือ กุศลจิตตุปบาท ๒๐ (เว้นอรหัตตมรรค) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ๒<u>)ที่เกิดก่อนๆ</u>
"ใเป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๔)แก่นามชันธ์คือ ม.กุศลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
๔)ที่เกิดหลังๆ ๖)ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย

บุริมา บุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ เกสญจิ
 อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย. ( กุ-อกุ )

นามขันธ์คือ โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดก่อนๆ</u> เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดหลังๆ</u> ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

๓. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

นามขันธ์คือ อรหัตตมรรคจิตตุปบาท ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดก่อนๆ</u> เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์คือ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย

# ๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

นามขันธ์คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

# ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

นามชันธ์คือ อรหัตตผลจิตดุปบาท ที่เกิดก่อนๆ และนิพพาน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ นามชันธ์คือ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ และผลจิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

# ๘. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

นามขันธ์คือ ผลจิตเบื้องต่ำ ๓ <u>ที่เกิดก่อน</u>ๆ และนิพพาน เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์คือ มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ และมรรคจิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

# ๙. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตขันธ์คือ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ ที่น่ารักน่ายินดี และโลกียวิบาก ๓๑ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ (-ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย

#### หมายเหตุ:

การแสดงคำแปลและองค์ธรรมข้างต้นนี้ แสดงตามอำนาจของอารัมมณูปนิสสยปัจจัยโดยเฉพาะไม่ปะปนกับปัจจัยอื่นๆ คือ อนันตรูปนิสสยปัจจัย และปกตูปนิสสยปัจจัย ซึ่งแสดงองค์ธรรมดังกล่าว แสดงตามในหนังสือหลักสูตร หน้า ๔๕-๙๐

## 🗅 ตาราง แสดงความสัมพันธ์ ใน อารัมมณูปนิสสย อนันตรูปนิสสยและปกตูปนิสสยปัจจัย

|             |              |                | อารัมมณู. | อนันตรู. | ปกตู. |
|-------------|--------------|----------------|-----------|----------|-------|
| 9)          | η - η        | (นาม → นาม)    | ✓         | ✓        | ✓     |
| <b>le</b> ) | กุ - อกุ     | (นาม → นาม)    | ✓         | -        | ✓     |
| <b>ຄ</b> )  | กุ - อัพ     | (นาม → นาม)    | ✓         | ✓        | ✓     |
| æ)          | อกุ - อกุ    | (นาม → นาม)    | ✓         | ✓        | ✓     |
| æ)          | อกุ - กุ     | (นาม → นาม)    | -         | -        | ✓     |
| b)          | อกุ - อัพ    | (นาม → นาม)    | -         | ✓        | ✓     |
| en)         | อัพ - อัพ    | (นาม → นาม)    | ✓         | ✓        | ✓     |
| ಡ)          | อัพ - กุ     | (นาม → นาม)    | ✓         | <b>✓</b> | ✓     |
| જ)          | อัพ - อกุ    | (นามรูป → นาม) | ✓         | ✓        | ✓     |
| 90)         | อุตุโภชน์ ปี |                | -         | -        | ✓     |
| 99          | ปุคคโล ปี    |                | -         | -        | ✓     |
| @@ <b>)</b> | เสนาสน์ ปี   |                | -         | -        | ✓     |

|  | ตาราง แสดงการหาอำนาจปัจจัย | ใน | อารัมมณูปนิสสยปัจจัย | ( น. | . ಡ๕–៧๑) ( | ள : ⊚ : ள |  |
|--|----------------------------|----|----------------------|------|------------|-----------|--|
|--|----------------------------|----|----------------------|------|------------|-----------|--|

| พระบาลี           | อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                   | ฮา. | ธิ.ณู. | ฮาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|-----|
| ๑ <b>.</b> กุ−กุ  | <ul><li>ด. กุ.จิตตุปบาท ๒๐ (-อรม.) ที่น่าผักใฝ่ๆ ที่เกิดก่อนๆ</li></ul> | 9   | ල      | -      | -    | ഩ   |
|                   | <ul> <li>⇒ ม.กุ.จิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ</li> </ul>      |     |        |        |      |     |
|                   | <ul><li>๑.๑ โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าผักใฝ่ๆ ที่เกิดก่อนๆ</li></ul>  |     |        |        |      |     |
|                   | → ม.กุ.วิป.๔ เป็นผู้ฝักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                                |     |        |        |      |     |
|                   | <ul><li>๑.๒ กุศลจิตตุปบาท ๒๐ คือโลกียกุศลจิต ๑๗</li></ul>               |     |        |        |      |     |
|                   | มรรคเบื้องต่ำ ๓ (-อรม.) ที่น่าฝักใฝ่ๆ ที่เกิดก่อนๆ                      |     |        |        |      |     |
|                   | → ม.กุ.สํ.๔ เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                                 |     |        |        |      |     |
| ๒.กุ−อกุ          | ษ. โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าผักใฝ่ฯ ที่เกิดก่อนๆ                     | 9   | ම      | -      | -    | ഩ   |
|                   | → โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                         |     |        |        |      |     |
| <b>๓.</b> กุ−อัพ  | ๓. อรม.จิตตุปบาท (ที่น่าฝักใฝ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ                           | 9   | ල      | -      | -    | ഩ   |
|                   | → ม.กิ.สํ.๔ เป็นผู้ฝักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                                 |     |        |        |      |     |
| ๔.อกุ-อกุ         | ๔. โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าผักใฝ่ฯ ที่เกิดก่อนๆ                         | 9   | ල      | -      | -    | ഩ   |
|                   | → โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                         |     |        |        |      |     |
| <b>๕.</b> อกุ-กุ  | a                                                                       | -   | -      | -      | -    | -   |
| <b>๖.</b> อกุ–อัพ | b                                                                       | -   | -      | -      | -    | -   |
| ๗.อัพ-อัพ         | ๗. อรผ.จิตตุปบาท และนิพ. ที่น่าฝักใฝ่ฯ ที่เกิดก่อนๆ                     | 9   | ම      | -      | -    | ๓   |
|                   | → ม.กิ.ส.ํจิตตุปบาท ๔ ผลจิตตุปบาท ๔                                     |     |        |        |      |     |
|                   | เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                                             |     |        |        |      |     |
|                   | ๗.๑ อรผ.จิตตุปบาท (ที่น่าฝักใฝ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ และนิพ.                  |     |        |        |      |     |
|                   | <ul> <li>→ ม.กิ.ส.จิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ผักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ</li> </ul>    |     |        |        |      |     |
|                   | ๗.๒ นิพพาน                                                              |     |        |        |      |     |
|                   | <ul> <li>→ ผลจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้ผักใฝ่ฯ) ที่เกิดหลังๆ</li> </ul>       |     |        |        |      |     |
|                   |                                                                         |     |        |        |      |     |
|                   |                                                                         |     |        |        |      |     |

| พระบาสี   | อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                               | ฮา.          | ธิ.ณู.  | ฮาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|--------------|---------|--------|------|-----|
| ๘.อัพ-กุ  | ๘. ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน ที่น่าฝักใฝ่ๆ                   | 9            | ල       | -      | -    | ഩ   |
|           | ที่เกิดก่อนๆ                                                        |              |         |        |      |     |
|           | <ul><li>→ ม.กุ.ส.จิตตุปบาท ๔ และมรรคจิตตุปบาท ๔</li></ul>           |              |         |        |      |     |
|           | เป็นผู้ฝักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                                         |              |         |        |      |     |
|           | ๘.๑ ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ (ที่น่าผักใฝ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ             |              |         |        |      |     |
|           | และนิพพาน                                                           |              |         |        |      |     |
|           | → ม.กุ.ส.ํจิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                   |              |         |        |      |     |
|           | <b>๘.๒ นิพพาน</b>                                                   |              |         |        |      |     |
|           | <ul> <li>⇒ มรรคจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้ผักใฝ่ฯ) ที่เกิดหลังๆ</li> </ul> |              |         |        |      |     |
| ๙.อัพ-อกุ | ๙. อิฎฐนิปผันนรูป ๑๘ ที่น่ารักน่ายินดี และโลกียวิ. ๓๑               | 9            | ල       | ഩ      | ල    | હ   |
|           | กิ.๒๐ จิตตุปบาท (-ทุ.กาย.๑) ที่น่าผักใฝ่ๆที่เกิดก่อนๆ               |              |         |        |      |     |
|           | → โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                     |              |         |        |      |     |
|           | แสดงจำแนกการอุปการะในพระบาลีข้อ ๙ (ไม่ใช่แสดง                       | <br>อารัมมณู | ปนิสสยฆ | ฎนา)   |      |     |
|           | ๙.๑ ถ้าในระหว่างอิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ โลกียวิบาก ๓๑                     | 9            | ල       | _      | -    | ഩ   |
|           | กิริยา ๒๐ จิตตุปบาท (เว้น ทุ.กาย.๑)                                 |              |         |        |      |     |
|           | → โลภมูลจิตตุปบาท <i>๘</i>                                          |              |         |        |      |     |
|           | <ul> <li>๙.๒ ถ้าในระหว่างปัจจุบันอิฎฐนิปผันนรูป ๑๘</li> </ul>       | 9            | ල       | ഩ      | -    | b   |
|           | → โลภมูลจิตตุปบาท ๘ โดยเฉพาะ                                        |              |         |        |      |     |
|           | ๙.๓ (ตามมติของโบราณาจารย์)                                          | 9            | ල       | ๓      | ම    | હ   |
|           | ถ้าในระหวางหทัยวัตถุรูปในมรณาสันนกาล                                |              |         |        |      |     |
|           | → โลภมูลจิตในมรณาสันนช่วนะ                                          |              |         |        |      |     |
|           | หรือ (ตามมติของอาจารย์ภายหลัง)                                      |              |         |        |      |     |
|           | หทัยวัตถุรูปที่เป็นไปในปวัตติกาล และมรณาสันนกาล                     |              |         |        |      |     |
|           | → โลภมูลจิตในปวัตติกาล และมรณาสันนช่วนะ                             |              |         |        |      |     |

## จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

(૫.૮૯)

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อุปนิสสยปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ เนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อุปนิสุสยปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ ( บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน )
ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ เป็นต้น จนถึง
ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์
อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย. แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาลีซ้อที่ ๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรมคือ

- โลกียกุศสจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ
   เป็นผู้ทำการช่วยอุปการะ แก่ ม.กุ.ญาณวิปปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ
- และกุศลจิตตุปบาท ๒๐ (-อรหัตดมรรค) ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ
   เป็นผู้ทำการช่วยอุปการะ แก่ ม.กุ.ญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ
   ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมฺมานํ เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ

บ**จุณมาน บจุณมาน กุสสาน ธมุมาน –** เบนสมบทานบท แสดงเหรูถงบจจยุบบนธ มหากุศลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการชั่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน พระบาลีข้อที่ ๒. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ

โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอยางยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๓. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อรหัตตมรรคจิตตุปบาท ๑ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน (ไม่มีแสดงพระบาลีข้อที่ ๕ และ ๖ ในอารัมมณูปนิสสยะ )

พระบา**ลีข้อที่ ๗. ปุริมา ปุริมา อพฺยากตา ธมฺมา** - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ

o อรหัตตผลจิต ๑ ที่เกิดก่อนๆ

ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

๐ และนิพพาน ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลจิต ๔ ที่เกิดหลัง ๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์** - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ และผลจิต ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ อ**ุปนิสุสยปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๘. ปุริมา ปุริมา อพฺยากตา ธมฺมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ

0 ผลจิตเบื้องต่ำ ๓ ที่เกิดก่อนๆ

ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

๐ และนิพพาน ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มรรคจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔ และมรรคจิต ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๓ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน พระบาลีข้อที่ ๔. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา - เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ

- อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ คือ สี เสียง กลิ่น รส สัมผัส และปสาทตา หู จมูก ลิ้น กาย เพศชาย หญิง หัวใจ ชีวิต อาหาร ที่น่ายินดี
- o และโลกียวิบาก ๓๑ กิริยา ๒๐ จิตตุปบาท (เว้นทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑)
  ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท นั้น

๑. ถ้าในระหว่างอิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ โลกียวิบาก ๓๑ กิริยา ๒๐ จิตตุปบาท (-ทุ.กาย.๑) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โลภมูลจิตตุปบาท ๘ โดยเฉพาะแล้ว ได้อำนาจบัจจัย ๓ คือ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

๒. ถ้าในระหว่างปัจจุบันอิฏฐนิปผันนรูป ๑๘
 เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โลภมูลจิตตุปบาท ๘ โดยเฉพาะแล้ว ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ
 อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ
 อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

๓. ถ้าในระหว่างหทัยวัตถุรูปในมรณาสันนกาล

เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โลภมูล ใน มรณาสันนช่วนะ ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ ) หรือ หทัยวัตถุรูปที่เป็นไปในปวัตติกาล และมรณาสันนกาล เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ โลภช่วนะ ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )

ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ
วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคต
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                     | อา. | ธิ.ณู. | อาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|---------------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|-----|
| 9.     | o ถ้าอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ อิฎฐนิป.๑๘ จิต ๘๔   | 9   | ල      | -      | -    | ຄາ  |
|        | (-โท.๒ โม.๒ ทุ.กาย.๑) เจ.๔๗ ที่ประกอบ (-โท.๔ วิจิ.๑)    |     |        |        |      |     |
|        | ที่เป็นเตกาลิกะ นิพพาน <b>เป็นปัจจัย,</b>               |     |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ ม.กุ.๘     |     |        |        |      |     |
|        | ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘ เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-โท.๔วิจิ.๑อัป.๒)    |     |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                      |     |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๓ คือ               |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ                  |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๓ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ                   |     |        |        |      |     |
|        | อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ                             |     |        |        |      |     |
| ୮.     | o ถ้าอารมณ์ ๖ ที่นารักนายินดี คือนิป.๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน | 9   | ල      | ຄາ     | -    | ર્  |
| (=æ.)  | เป็นบัจจัย,                                             |     |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่ โลภ.๘ เจ.๒๒      |     |        |        |      |     |
|        | ที่ประกอบ <b>เป็นปัจจยุปบันแล้ว</b>                     |     |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๖ คือ               |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ                  |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ                      |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ                                    |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๖ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ                   |     |        |        |      |     |
|        | อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ                             |     |        |        |      |     |
|        |                                                         |     |        |        |      |     |

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                 | ขา. | ธิ.ณู. | ขาปุ.๓ | ถา.๒ | รวม |
|--------|-----------------------------------------------------|-----|--------|--------|------|-----|
| ണ.     | o ถ้าธัมมารมณ์ ที่นารักนายินดี คือ                  | 9   | ල      | ๓      | ල    | હ   |
| (=&.)  | ( ตามมติของโบราณาจารย์ )                            |     |        |        |      |     |
|        | หทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับอุปปาทักขณะของจิต       |     |        |        |      |     |
|        | ดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป             |     |        |        |      |     |
|        | ในมรณาสันนกาล <b>เป็นปัจจัย</b> ,                   |     |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่              |     |        |        |      |     |
|        | มรณาสันน <u>โลภชวนะ ๘</u> เจ.๒๒ ที่ประกอบ           |     |        |        |      |     |
|        | เป็นปัจจยุปบันแล้ว                                  |     |        |        |      |     |
|        | ( ตามมติของอาจารย์ภายหลัง )                         |     |        |        |      |     |
|        | หทัยวัตถุรูป ที่เป็นไปในปวัตติกาลและ                |     |        |        |      |     |
|        | มรณาสันนกาล เป็นปัจจัย,                             |     |        |        |      |     |
|        | o นามขันธ์ ๔ ที่มีความยินดีพอใจ ได้แก่              |     |        |        |      |     |
|        | โลภชวนะ ๘ เจ.๒๒ ที่ประกอบ <b>เป็นปัจจยุปบันแล้ว</b> |     |        |        |      |     |
|        | o ปัจจัยที่ช่วยอุปการะในขณะนั้นก็มี ๘ คือ           |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ                            |     |        |        |      |     |
|        | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณาธิปติ               |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ          |     |        |        |      |     |
|        | อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ             |     |        |        |      |     |
|        | ใน ๘ อย่างนี้ อำนาจของอารัมมณูปนิสสยะ               |     |        |        |      |     |
|        | อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ                         |     |        |        |      |     |
|        |                                                     |     |        |        |      |     |

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณูปนิสสยบัจจัย ( น.๑๔๙)

ในอุปนิสสยปัจจยุทเทสนี้ อารัมมณูปนิสสยปัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- อารมณ์ ๖ คืออิฎฐนิปผันนรูป ๑๘ จิต ๘๔ (-โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ ทุกขสหคตกายวิญญาณจิต ๑) เจตสึก ๔๗ ที่ประกอบ (-โทจตุกเจตสึก ๔ วิจิกิจฉาเจตสึก ๑) ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ เป็นเตกาลิกะ และนิพพาน ที่เป็นกาลวิมุต เป็น **อารัมมณูปนิสสยบัจจัย**
- โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ โลกุตตรจิต ๘ หรือ ๔๐ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-อัปปมัญญา) เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ เป็น **อารัมมณูปนิสสยปัจจยุปบัน**
- โลกียจิต ๘๑ เจตสิก ๕๒ ที่มิได้เป็นผู้ศักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่งโดยแน่นอนและไม่แน่นอน รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณูปนิสสยปัจจนิก

#### 🗅 จำแนก อารัมมณูปนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณูปนิสสยปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณูปนิสสยปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี๒ อย่างคือ เป็นอารมณ์ ด้วย (อารมุมณ)

เป็นที่อาศัย ที่มีกำลังมาก (อุปนิสุสย)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ

เมื่อว่าโดย กาล เป็น อดีต อนาคต ปัจจุบัน และกาลวิมุต

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

- ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง

อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม ตั้งอยู่ อย่างหนึ่ง

#### คำอธิบาย (น.๑๔๒)

ธรรมที่เป็น ปัจจยุปบัน และปัจจนิก ของอารัมมณูปนิสสยปัจจัย เป็นไปในทำนองเดียวกันกับอารัมมณาธิปติ-บัจจัย ทุกประการ มี ๒ อย่างคือ แน่นอน และไม่แน่นอน

#### อารัมมณูปนิสสยปัจจยุปบัน

- แน่นอน ได้แก่ โลกุตตรจิต ๘ (รับนิพพานเป็นอารมณ์ โดยแน่นอน)
- ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๒๐ ดวง คือ โลภมูลจิต ๘ มหากุศสจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑ อัปปมัญญา ๒)

### อารัมมณูปนิสสยปัจจนิก

- แน่นอน ได้แก่ จิต ๖๑ ดวง คือ โทสมูลจิต ๒ โมหมูลจิต ๒ อเหตุกจิต ๑๘ มหาวิปากจิต ๘ มหากิริยาญาณวิปปยุตตจิต ๔ มหัคคตจิต ๒๗ เจตสึก ๔๖ ที่ประกอบ (-โลติกะ ๓ วิรตี ๓) รปทั้งหมดมีจิตตชรป เป็นต้น
- ไม่แน่นอน ได้แก่ จิต ๒๐ ดวง คือ โลภมูลจิต ๘ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิต ๔ เจตสึก ๔๕ ที่ประกอบ (-โทจตุกะ ๔ วิจิกิจฉา ๑ อัปปมัญญา ๒) ที่เป็นปัจจยุปบันธรรมไม่แน่นอนนั้นเอง

## 🗅 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ ๓ ประการ ของอารัมมณูปนิสสยบัจจัย

| - The transfer of the state of |                                    |                                        |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|----------------------------------------|--|--|--|
| อารัมมณูปนิสสยปัจจัย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | อารัมมณูปนิสสยปัจจยุปบัน           | อารัมมณูปนิสสยปัจจนิก                  |  |  |  |
| อารมณ์ ๖ คือ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - โล.๘ ม.กุ.๘ ม.กิ.สํ.๔ โลกุต.๘/๔๐ | - โลกีย.๘๑ เจ.๕๒ ที่มิได้เป็นผู้ผักใฝ่ |  |  |  |
| ପିମୁକୁ.⊚ଟ ବିଡ ଟଟ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | เจ.๔๕ ที่ประกอบ (-อัปปมัญญา)       | หนักแน่นอย่างยิ่งโดยแน่นอนและ          |  |  |  |
| (-โทส.๒ โมห.๒ ทุ.กาย.๔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง     | ไม่แน่นอน                              |  |  |  |
| เจ.๔๗ ที่ประกอบ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ที่เกิดหลังๆ                       | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิ.กัมมชรูป  |  |  |  |
| (-โท.๔ วิจิ.๑) ที่น่าผักใฝ่                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                    | พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป            |  |  |  |
| หนักแน่นอย่างยิ่ง                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                    | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป       |  |  |  |
| ที่เกิดก่อนๆ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | แน่นอน                             | แน่นอน                                 |  |  |  |
| ที่เป็นเตกาลิกะ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - โลกุตตรจิต ๘                     | - จิต ๖๑ ดวง คือ โทส.๒ โมห.๒           |  |  |  |
| และนิพพานที่เป็น                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    | อเห.๑๘ ม.วิ.๘ ม.กิ.วิป.๔ มหัค.๒๗       |  |  |  |
| กาลวิมุต                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                    | เจ.๔๖ ที่ประกอบ (-โล.๓ วิรตี ๓)        |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                    | - รูป ทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น       |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ไม่แน่นอน                          | ไม่แน่นอน                              |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | - จิต ๒๐ ดวง คือ โลภ.๘ ม.กุ.๘      | - จิต ๒๐ ดวง คือ โลภ.๘ ม.กุ.๘          |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ม.กิ.สํ.๔ เจ.๔๕ ที่ประกอบ          | ม.กิ.สํ.๔ เจ.๔๕ ที่ประกอบ              |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒)               | (-โท.๔ วิจิ.๑ อัป.๒)                   |  |  |  |

ทมายเทตุ:- จิตที่เป็นปัจจนิกทั้งทมด = ๔๙ - ๔ (แน่นอนของปัจจยุปบัน) = ๘๑ ตวง แบ่งเป็นแน่นอน ๖๑ ตวง และไม่แน่นอน ๒๐ ดวง ( เป็นธรรมเดียวกันกับจำพวกไม่แน่นอนของปัจจยุปบันนั่นเอง)

# ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง อารัมมณูปนิสสยปัจจัย (น. ๒๒๐)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก บัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในอารัมมณูปนิสสยบัจจัย มี ๓ บท ๗ วาระ ดังนี้

| ก)  | กุสสบท มี ๓ วาระ    | <ol> <li>กุสลปทาวสาน</li> </ol>     | ในกุสลบท    | (ក្-ក្)       |
|-----|---------------------|-------------------------------------|-------------|---------------|
|     |                     | ๒. อกุสลปทาวสาน                     | ในกุสลบท    | (กุ - อกุ )   |
|     |                     | ๓. อพุยากตปทาวสาน                   | ในกุสลบท    | (กุ-อัพ)      |
| ય ) | อกุสลบท มี ๑ วาระ   | ๔. อกุสลปทาวสาน                     | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |
| ଜ ) | อพุยากตบท มี ๓ วาระ | <ul><li>๕. อพุยากตปทาวสาน</li></ul> | ในอพุยากตบท | (อัพ - อัพ)   |
|     |                     | ๖. กุสลปทาวสาน                      | ในอพุยากตบท | (อัพ - กุ)    |
|     |                     | ๗. อกุสลปทาวสาน                     | ในอพุยากตบท | (อัพ - อกุ)   |

|      | อารัมมณูปนิสสยปัจจัย       |                            |     |  |  |  |
|------|----------------------------|----------------------------|-----|--|--|--|
|      | ๓ บท ๗ วาระ                |                            |     |  |  |  |
|      | (สุทธสังข                  | ( สุทธสังขยาวาระ = ๓:๑:๓ ) |     |  |  |  |
|      | บท/วาระ                    | กรณบท                      | ปจ. |  |  |  |
| 9    | กุ กุ.                     | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
| ම    | กุ อกุ.                    | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
| ഩ    | กุ อพฺ.                    | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
| æ    | อกุ อกุ.                   | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
|      |                            |                            |     |  |  |  |
|      |                            |                            |     |  |  |  |
| હે   | อพฺ อพฺ.                   | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
| કે   | อพฺ กุ.                    | യെ : 00                    | ഩ   |  |  |  |
| ଡା 🏻 | อพฺ อกุ.                   | മെ : നി                    | હ   |  |  |  |
|      | รวมเป็น ๘ สภาคะ (-ตนเอง) ๗ |                            |     |  |  |  |

#### ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

(น.๒๒๐)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณูปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมฺโม** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจ.๓๘

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ

**กุสลสุส ธมุมสุส** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ ม.กุ.๘ เจ.๓๓ (-วิรตี อัป.)

เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

# ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ตามสมควร

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามากุศลชวนมโนทวารวิถี ฌานสมาบัติวิถี มรรควิถีเบื้องต่ำ ๓

# อีกนัยหนึ่ง ( แสดงโดยจำแนกผู้รู้อารมณ์ )

- ๑. ๐ อ.ธ. ของกัตตุบท ได้แก่ โลกียกุศล ๑๗ จิตตุปบาท ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
  - ๐ อ.ธ. ของสัมปทานบท ได้แก่ มหากุศลญาณวิปปยุตตจิตตุปบาท เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
- ๒. ๐ อ.ธ. ของกัดตุบท ได้แก่ กุศลจิต ๒๐ เจ.๓๘ (-อรม.) ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง
  - o อ.ธ. ของสัมปทานบท ได้แก่ มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

- อกุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อกุ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณูปนิสุสยปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมฺโม** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงบัจจัย อ.ธ.ได้แก่ โลกียกุศสจิตตุปบาท ๑๗

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามกุศลชวนมโนทวารวิถี ฌานสมาบัติวิถี อภิญุญาวิถี

- อพุยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส อารมฺมณูปนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ อรหัตตมรรคจิต ๑ เจตสึก ๓๖

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อพุยากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่

มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ (เจตสึก ๓๓ เว้นอัปปมัญญา)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

**ปจฺจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพฺยากตสฺส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน พระอรหันต์

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน อรหัตตมรรควิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามชวนมโนทวารวิถี

ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยบัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคลเบื้องต่ำ ๒ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี

ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงคงค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธนุโม เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ อรหัดตผลจิตดุปบาท 🤊 และนิพพาน

ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อพุยากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากิริยาญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ ผลจิต ๔ เจตสึก ๓๖ (-อัปปมัญญา)

เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัจจเวกขณวิถี มรรควิถี

ผลสมาบัติวิถี

## - กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน

ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลญาณสัมปยุตตจิตตุปบาท ๔ มรรคจิตตุปบาท ๔ (-อัปปมัญญา ๒)

เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยบัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๓ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

# ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ติเหตุกปุถุชน 🤋 พระอริยบุคคล 🕳 (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัจจเวกขณวิถี มรรควิถี ทั้ง ๔

## - อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณูปนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณูปนิสสยบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ โลกียวิปาก-

จิตตุปบาท ๓๑ (-ทุ.กาย.๑) กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ โลภมูลจิตตุปบาท ๘

เป็นผู้ฝึกใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง

อารมุมณูปนิสุสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ

อารัมมณปเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจฺจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

## ความเป็นอารัมมณูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี มรณาสันนวิถี ตรงที่ปฏิสนธิ (ในภพใหม่)

กามช่วนมโนทวารวิถี ฌานวิถี รูปวิถี

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถีที่มีภวนิกันติกโลภช่วนะ ปัญจทวารวิถี

และมโนทวารวิถี

# 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน ปัญทาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

| ๓ บท ๗ วาระ | [ อา. ธิ.ณู. : อาปุ.๓ ถา.๒ = ๘ ปัจจัย - อำนาจปัจจัย ย่อเป็น ๑๒ : ๓๒ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |     |  |  |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----|--|--|
| ள∶์ ๑ : ๓   | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | กรณบท     | รวม |  |  |
| ⊚. ղ-ղ      | กุศลจิต ๒๐ (-อรม.) เจ. ๓๘ ที่น่าผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ  → ม.กุ. ๘ เจ. ๓๓ (-วิรดี.อัป.) เป็นผู้ผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ  ๑.๑ โลกียกุศลจิตตุปบาท ๑๗ ที่น่าผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ  → ม.กุ.วิป. ๔ เป็นผู้ผักใผ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ  ๑.๒ กุ.จิตตุปบาท ๒๐ คือ โลกียกุ.๑๗ มรรคเบื้องต่ำ ๓ (-อรม.)  ที่น่าผักใผ่ๆ ที่เกิดก่อนๆ | 9 be : 00 | ภ   |  |  |
| ๒. กุ-อกุ   | <ul> <li>→ มหากุศลญาณสัมปยุตตจิต ๔ เป็นผู้ผักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ</li> <li>โลกียกุศลจิตดุปบาท ๑๗ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ</li> <li>→ โลภมูลจิตดุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ</li> </ul>                                                                                                                                              | 9b : 00   | ഩ   |  |  |
| ๓. กุ–ขัพ   | อรหัตตมรรคจิต ๑ เจ. ๓๖ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ<br>→ มหากิ.ส์.จิตตุปบาท ๔ (–อัป.) เป็นผู้ผักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                                                                                                                                                                                                                                           | ®βa : 00  | ഩ   |  |  |
| ๔. อกุ-อกุ  | โลภมูลจิตตุปบาท ๘ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ<br>→ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ                                                                                                                                                                                                                                           | ®ja : 00  | ๓   |  |  |
| ๕. อกุ-กุ   | (นาม - นาม)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | :         | -   |  |  |
| ๖. อกุ-อัพ  | (นาม - นาม)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | :         | -   |  |  |
| ๗. อัพ-อัพ  | <ul> <li>๑๐. อรทัตตผลจิตตุปบาท และนิพพาน (ที่น่าผักใผ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ</li> <li>→ ม.กิ.ส์.จิตตุปบาท ๔ ผลจิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ผักใผ่ฯ ที่เกิดหลังๆ</li> <li>๑๐.๑ อรทัตตผลจิตตุปบาท (ที่น่าผักใผ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ และนิพพาน</li> <li>→ ม.กิ.ส์.จิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ผักใผ่ฯ ที่เกิดหลังๆ</li> <li>๑๐.๒ นิพพาน</li> <li>→ ผลจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้ผักใผ่ฯ) ที่เกิดหลังๆ</li> </ul>   | ®b : 00   | ഩ   |  |  |

| ள : ๑ : ๓  | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                                 | กรณบท                                            | รวม |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----|
| ๘. อัพ-กุ  | ๘. ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน ที่น่าฝักใฝ่ๆ ที่เกิดก่อนๆ                      | øja ; 00                                         | ๓   |
|            | → ม.กุ.ส์.จิตตุปบาท ๔ และมรรคจิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ฝักใฝ่ฯ ที่เกิดหลังๆ                |                                                  |     |
|            | ๘.๑ ผลจิตตุปบาทเบื้องต่ำ ๓ (ที่น่าผักใฝ่ฯ) ที่เกิดก่อนๆ และนิพพาน                   |                                                  |     |
|            | → ม.กุ.ส.จิตตุปบาท ๔ เป็นผู้ผักใฝ่ๆ ที่เกิดหลังๆ                                    |                                                  |     |
|            | <i>๗</i> .๒ นิพพาน                                                                  |                                                  |     |
|            | → มรรคจิตตุปบาท ๔ (เป็นผู้สักใฝ่ฯ) ที่เกิดหลังๆ                                     |                                                  |     |
| ๙. อัพ-อกฺ | อิฏฐนิปผันนรูป ๑๘ ที่นารักนายินดี และโลกียวิ.๓๑ กิ.๒๐ จิตตุปบาท                     | ໑ໄສ <b>:</b> ຄ <b>ໄ</b> ສ                        | હ   |
|            | (-ทุกขสทคตกายวิญญาณจิต) ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดก่อนๆ                  | 9 <b>.</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 3   |
|            | <ul> <li>→ โลภมูลจิตตุปบาท ๘ เป็นผู้ผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง ที่เกิดหลังๆ</li> </ul> |                                                  |     |

#### หมายเหตุ :

นักศึกษาพึงทราบ บัจจัยธรรมหรือบัจจยุปบันธรรมที่เป็นโลกุตตรธรรม จะต้องเป็นอารมณ์ ที่น่าผักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง และผู้รู้ เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง อย่างแน่นอน ดังนั้นจะใส่สำนวนที่ว่า "ที่น่าฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง" หรือ "เป็นผู้ฝักใฝ่หนักแน่นอย่างยิ่ง" หรือไม่ ก็พึงทราบได้ดังนี้

## 🗋 สุทธสังขยาวาระ

| สรงได้กงเกงเสงกรงเ   | 9/11/98.9   | อารัมมณูปนิสสยปัจจยปัญหาวาร | ะตับเสดงบานลาดูกงลงบับ | ขึ้น เประเภทล้าผลับสือ |
|----------------------|-------------|-----------------------------|------------------------|------------------------|
| ผร์กุล เพรเพ่นเกก    | NIPPNIA     | การขณะตับหมุมถูกสมุถากในการ |                        |                        |
| ๑.)กุสลบท            | <b>9.</b> ) | กุสโล กุสลสุส               | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પ</b> ત્રસ્થિ.      |
|                      | b.)         | กุสโล อกุสลสฺส              | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પેવ્</b> વશિ.       |
|                      | ണ.)         | กุสโล อพฺยากตสฺส            | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પે</b> વ્વસ્થિ.     |
| ๒.)อกุสลบท           | æ.)         | อกุสโล อกุสลสุส             | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પ</b> વ્વસ્થિ.      |
| <b>๓.)</b> อพฺยากตบท | æ.)         | อพุยากโต อพุยากตสุส         | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | ปจุจโย.                |
|                      | b.)         | อพุยากโต กุสลสุส            | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પ</b> ેવ્વસ્થિ.     |
|                      | ෝ.)         | อพุยากโต อกุสลสุส           | อารมุมณูปนิสสยปจุจเยน  | <b>પ</b> ેવ્વસ્થિ.     |

## อารัมมณูปนิสสยปัจจยสภาคะ

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณูปนิสสยบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

#### วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อุปนิสสยบัจจัย (น.๓๘๖)

#### วจนัตถะ

ภุโส นิสฺสโย = อุปนิสฺสโย.

ธรรมอันเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า ชื่อว่า อุปนิสสยะ.

(วา) พลวตโร นิสฺสโยติ = อุปนิสฺสโย.

หรือธรรมอันเป็นที่อาศัยที่มีกำลังมาก ชื่อว่า อุปนิสสยะ.

อุปนิสุสยภาเวน อุปการโก ธมุโม = อุปนิสุสยปจุจโย.

ธรรมที่เป็นผู้อุปการะโดยความเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า ชื่อว่า อุปนิสสยบัจจัย.

(วา) พลวตรภาเวน อุปการโก ธมุโม = อุปนิสุสยปจุจโย.

หรือธรรมที่เป็นผู<sup>้</sup>อุปการะโดยความเป็นที่มีกำลังมาก ชื่อว่า **อุปนิสสยบัจจัย.** 

## 🗅 คำอธิบายใน อุปนิสสยปัจจัย

อุปนิสสยปัจจัย หมายความว่า เป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า คือปัจจัยธรรมอันเป็นที่อาศัยแก่ ปัจจยุปบันธรรม นั้น มีกำลังอย่างแรงกล้าไม่ใช่อย่างธรรมดา อุปนิสสยปัจจัย นี้ แบ่งออกเป็น ๓ ประเภท ด้วยกัน คือ ๑. อารัมมณูปนิสสยปัจจัย ๒. อนันตรูปนิสสยปัจจัย ๓. ปกตูปนิสสยปัจจัย

๑. อารัมมณูปนิสสยบัจจัย หมายความว่า ที่อาศัยอันมีกำลังอย่างแรงกล้า ได้แก่ อารมณ์นั้นเอง และ ต้องเป็นอารมณ์ชนิดที่เป็นอธิบดี ต่างกันกับอารัมมณาธิปติบัจจัยเพียงว่า อารัมมณาธิปติบัจจัยนั้น หมายถึง อารมณ์ที่เป็นอธิบดีช่วยอุดหนุนให้บัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้น ส่วนอารัมมณูปนิสสยบัจจัยนี้ หมายถึง อารมณ์ที่ เป็นอธิบดีนั้นเป็นเหตุเป็นพลวะมีกำลังมากเป็นที่อาศัยแก่ปัจจยุปบันธรรมให้เกิดขึ้น

- **๒. อนันตรูปนิสสยบัจจัย** คำอธิบายของปัจจัยนี้เหมือนกับอนันตรูปจจัย แต่อนันตรูปนิสสยบัจจัย มีความหมายพิเศษกว่า คือหมายถึงปัจจัยธรรมนั้นเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้าแก่ปัจจยุปบันธรรม ประการหนึ่ง และบัจจัยธรรมนั้นช่วยอุดหนุนให้ปัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้นโดยไม่มีระหว่างคั่น ประการหนึ่ง รวม ๒ ประการนี้ เรียกว่า อนันตรูปนิสสยบัจจัย
- **๓. ปกตูปนิสสยบัจจัย** หมายความว่า เหตุธรรมอันเป็นที่อาศัยมีกำลังแรงกล<sup>้</sup>าที่ได้ทำมาแล้ว ด้วยดีนั้น ชื่อว่า ปกตูปนิสสยบัจจัย

## 🗋 อุปมา ใน อุปนิสสยปัจจัย

อุปมาเหมือน น้ำฝน ย่อมเป็นที่อาศัยของมนุษย์ และสัตว์ ตลอดจนพืชพันธ์ต่างๆ ฉันใด อุปนิสสยบัจจัยนี้ ก็เช่นเดียวกัน คือ บัจจัยธรรมของอุปนิสสยบัจจัยนี้เปรียบเหมือนน้ำฝน และบัจจยุปบันธรรม เปรียบเหมือนสัตว์ทั้งหลาย และพืชพันธุ์ต่างๆ ฉันนั้น

อุปมาว่า ข้าวสุกที่เราได้อาศัยกินอยู่ทุกวันนี้ ต้องอาศัยประกอบด้วยเหตุ ๗ อย่างคือ ๑. เมล็ดข้าว ๒. ที่นา ๓. น้ำฝน ๔. พ่อครัว ๕. หม้อข้าว ๖. ฟืน ๗. ไฟ ทั้ง ๗ อย่าง นี้ เป็นที่อาศัย (นิสสยะ) ให้เกิดเป็น ข้าวสุกขึ้นได้ แต่ในบรรดาที่อาศัยทั้ง ๗ อย่างนี้ ที่อาศัยอันเป็นส่วนสำคัญนั้นได้แก่ เมล็ดข้าว ที่นาและน้ำฝน ๓ อย่างนี้ เรียกว่าเป็น อุปนิสสยะ คือ เป็นที่อาศัยที่มีกำลังมาก เพราะถ้าไม่มีเมล็ดข้าว ที่นาและน้ำฝน ๓ อย่างนี้แล้ว พ่อครัว หม้อข้าว ฟืน ไฟ เหล่านี้ ก็ไม่สามารถที่จะทำให้เกิดเป็นข้าวสุกขึ้นได้ ฉะนั้น จึงได้ชื่อว่า เป็นเพียง นิสสยะ คือเป็นที่อาศัยอย่างธรรมตาเท่านั้น

ข้อนี้ อุปมาฉันใด ธรรมที่เป็นนิสสยปัจจัยกับอุปนิสสยปัจจัยนี้ ก็มีความหมายแตกต่างกันเป็นพิเศษคือ ธรรมที่เป็น นิสสยปัจจัย หมายความว่า ปัจจัยธรรมช่วยอุดหนุนเป็นที่อาศัยแก่ปัจจยุปบันธรรมอย่างธรรมดา อันเปรียบเหมือน พ่อครัว หม้อข้าว ฟืน และไฟ

ส่วน อุปนิสสยปัจจัย หมายความว่า ปัจจัยธรรมช่วยอุดหนุนเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า หรือเป็นที่ อาศัยที่มีกำลังมากแก่ปัจจยุปบันธรรม อันเปรียบเสมือน เมล็ดข้าว ที่นา และน้ำฝน ฉันนั้น 

#### (น.๙๓)

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย **ปุเรชาตปจุจโยติ** ภควตา อุทุทิฏุโจ, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๖. รูปายตน์ จกุชุวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๗. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ส. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙. รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๐. โผฎสพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๑. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุสพุพายตน์ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๓. ยํ รูปํ นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนวิญฺญาณธาตุยา
  ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ กิญฺจิ กาเล ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย
  กิญฺจิ กาเล น ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุทิฏโจ.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **ปุเรชาตปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

- ๖. รูปายตน์ จกุชุวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๗. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ผม คนุธายตน์ ฆานวิญุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙. รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๐. โผฎสพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๑. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุสพุพายตน์ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ ปูเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๓. ย์ รูป์ นิสุสาย มโนธาตุ จ มโนวิญุญาณธาตุ จ วตุตนุติ ตํ รูป์ มโนวิญุญาณธาตุยา ตํสมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ กิญจิ กาเล ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย กิญจิ กาเล น ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

๑)รูปายตน์ ๓)จกุชุวิญญาณธาตุยา ๔)ตัสมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
 ๕)ปฺเรชาตปจฺจเยน ๒)ปจฺจโย.

๑)รูปารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน ๒)เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๓)แก่จักชุวิญญาณธาตุ ๔)และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับจักชุวิญญาณธาตุ ๔)ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย

สัททารมณ์ที่เป็นบัจจุบัน เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับโสตวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตบัจจัย

ส. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์
 ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

คันธารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ฆานวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับฆานวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตบัจจัย

๙. รสายตน์ ชิวุหาวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์
 ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

รสารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ชีวหาวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับชีวหาวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย

๑๐. โผฎฐพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์
 ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

โผฏฐัพพารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับกายวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย

๑๑. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุรพุพายตน์ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานณุจ ธมุมาน์ ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ คือปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับมโนธาตุ (เว้น วิริยะ ปิติ ฉันทะ) ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย ๑๓. ยํ รูปํ นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนวิญฺญาณธาตุยา
ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ กิญฺจิ กาเล ปุเรชาตปจุจเยน ปจฺจโย
กิญฺจิ กาเล น ปุเรชาตปจฺจเยน ปจฺจโย.

ในปวัตติกาล มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจ.๕๐ (-อัป.) อาศัยนิปผันนรูปใดเกิดขึ้น นิปผันนรูปนั้น เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๕๐ (-อัป.) ที่ประกอบกับ มโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย

ในปฏิสนธิกาล นั้น นิปผันนรูปนี้ เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ปฏิสนธิวิญญาณจิต ๑๕ เจตสึก ๓๕ ที่ประกอบกับปฏิสนธิวิญญาณจิต (เว้น อรูปปฏิสนธิวิญญาณจิต)
ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตบัจจัย ไม่ได้

🗅 จากพระบาลีและองค์ธรรมข้อที่ ๑๓ หากจะแสดงองค์ธรรมของแต่ละปัจจัยสามารถแสดงได้ดังนี้ **ถ้าเป็น วัตถุปุเรชาตบัจจัย** 

o ปัจจุบันหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๗๒ เจ.๕๒ ที่ประกอบ [พระบาลี ข้อที่ ๑๓ ไม่แสดง ปัญจวัตถุ และมโนธาตุ ๓ เพราะมีแสดงก่อนหน้าแล้ว]

# ถ้าเป็น อารัมมณปุเรชาตปัจจัย

- ฉิปผันนรูป เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๕๓ เจ.๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)
   [ พระบาลี ข้อที่ ๑๓ ไม่แสดง ทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐ และมโนธาตุ ๓ เพราะมีแสดงก่อนหน้าแล้ว ]
   ถ้าเป็น วัตถารัมมณปุเรชาตบัจจัย
- ปัจจุบันหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจ.๔๔ ที่ประกอบ
   [ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (-อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) ]

**จากพระบาสีข้อ ๑๓** ท่านแสดงองค์ธรรมร่วมกันระหว่างวัตถุปุเรชาตปัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัย หากจะแสดงองค์ธรรมตามหนังสือหลักสตรสามารถแสดงได้ดังนี้

**ในปวัตติกาล** หทยวัตถุรูปนี้เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๗๒ เจ.๕๒ ที่ประกอบกับ มโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจวัตถุปุเรชาตปัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัย **สำหรับในปฏิสนธิกาล** นั้น หทยวัตถุรูปนี้เป็นบัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่ปฏิสนธิวิญญาณจิต ๑๕ เจ.๓๕ ที่ประกอบกับปฏิสนธิวิญญาณจิต (-อรูปปฏิสนธิวิญญาณจิต) ด้วยอำนาจวัตถุปุเรชาตบัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตบัจจัย **ไม่ได**้

หมายเหตุ -

๑. มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒
 เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา) ( นับสงเคราะห์อภิญญาจิต เป็นมโนวิญญาณธาตุด้วย )

๒. ในหนังสือหลักสูตรแสดงพระบาลีข้อ ๑๓ นี้ ด้วยอำนาจ**วัตถุปุเรชาตบัจจัย** 

## และด้วยอำนาจ**วัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัย**

การที่ในหนังสือหลักสูตรแสดงเช่นนี้ คงเป็นเพราะ อารัมมณปุเรชาตบัจจัยนี้ ท่านฎีกาจารย์แบ่งออก เป็น ๒ คืออารัมมณปุเรชาตบัจจัยอย่างหนึ่ง วัตถารัมมณปุเรชาตบัจจัยอย่างหนึ่ง แต่ในบัฏฐานอรรถกถาท่าน มิได้แยกออกเป็น ๒ แต่อย่างใด ทั้งนี้ก็เพราะว่าหทัยวัตถุที่เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตบัจจัยอนู่แล้ว (แสดงในหนังสือหลักสูตร หน้า ๑๕๓) แต่ ณ ที่นี้แสดงตามบัจจัยพิสดาร ๔๗ จึงแสดงเป็นอารัมมณปุเรชาตบัจจัย

อีกประการหนึ่ง นัยที่ยังมีเนื้อความเหลืออยู่ (สาวเสสนัย) ในพระบาลีนิทเทส โดยมีแสดงอารมณ์เพิ่ม เติมในปัญหาวารวิภังค์ได้แก่ ปสาทรูป ๕ และหทยวัตถุรูป ซึ่งหมายเอานิปผันนรูปทั้งหมด ที่เป็นอารมณ์แก่ มโนวิญญาณธาตุ ได้

ฉะนั้น ในพระบาลีข้อ ๑๓ นี้ หากไม่แสดงการช่วยอุปการะโดยวัตถารัมมณปุเรชาตปัจจัย แต่เป็นการ แสดงการช่วยอุปการะโดยอารัมมณปุเรชาตปัจจัย ( ซึ่งเป็นการแสดงโดยบัจจัยพิสดาร ๔๗ แล้ว )

**ย์ รูป**์ ในที่นี้ คือ นิปผันนรูป

มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ คือ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจ.๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.)

# 🗅 แสดงการทาองค์ธรรม ของ อารัมมณปุเรชาตบัจจัย เป็นต้น

| บัจจัย (อารมณ์ ๖)                                        | บัจจยุปบัน (ผู้รู้อารมณ์)                   |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| <ul><li>๑) รูปารมณ์</li></ul>                            | จักขุวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ |
| ๒) สัททารมณ์                                             | โสตวิญญาณจิต 🛭 มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓   |
| ๓) คันธารมณ์                                             | มานวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓   |
| ๔) รสารมณ์                                               | ชีวหาวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ |
| <ul><li>๕) โผฏฐัพพารมณ์</li></ul>                        | กายวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓   |
| ๖) ธัมมารมณ์ คือ <del>จิต ๘๙ เจ.๕๒</del>                 | มโนวิญญาณธาตุ ๕๓ (ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ |
| ปสาทรูป ๕ นิปผันนสุขุมรูป ๖                              | กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒)   |
| <del>อนิปผันนสุขุมรูป ๑๐</del> นิพพาน <del>บัญญัติ</del> | เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                  |
| (นับเฉพาะรูปารมณ์, เว้นนามอารมณ์ )                       |                                             |
| อ.ธ.รวม                                                  | ข.ธ.รวม                                     |
| รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน            | กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐             |
|                                                          | (เว้น อัปปมัญญา)                            |

# 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน อารัมมณปุเรชาตปัจจัย

[ อา.๑ ธิ.ณู.๒:อาปุ.๓ ถา.๒ = ๘ ปัจจัย ย่อเป็น ๑๒:๓๒ ]

| พระบาลี | อารมณ์       | - ผู้รู้อารมณ์     |         | อำนาจปัจจัย    | รวม |
|---------|--------------|--------------------|---------|----------------|-----|
| ි.      | รูปารมณ์     | → จักขุวิญญาณจิต ๒ | สัพพ.๗  | 90 <b>:</b> m0 | ď   |
| ബ്.     | สัททารมณ์    | → โสตวิญญาณจิต ๒   | สัพพ.๗  | 90 <b>:</b> m0 | હ   |
| ಡ.      | คันธารมณ์    | → ฆานวิญญาณจิต ๒   | สัพพ.๗  | 90 <b>:</b> m0 | હ   |
| ๙.      | รสารมณ์      | → ชีวหาวิญญาณจิต ๒ | สัพพ.๗  | 90 : mo        | ď   |
| 90.     | โผฎฐัพพารมณ์ | → กายวิญญาณจิต ๒   | สัพพ.๗  | 90 : mo        | æ   |
| 99      | รูปาโผฏฐัพ.  | → มโนธาตุ ๓        | ขัญญ.๑๐ | 90 <b>:</b> m0 | ď   |
|         |              |                    |         |                |     |

| พระบาลี     | อารมณ์ - ผู้รู้อารมณ์                                                            | อำนาจปัจจัย       | รวม |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----|
| <u></u> ໑ຓ. | นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                                                    | <b>⊚</b> le : ளle | હ   |
|             | ้<br>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒                |                   |     |
|             | เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                                                       |                   |     |
|             | แสดงจำแนกพระบาลีข้อ ๑๓ (ไม่ใช่อารัมมณปุเรชาตมภูนา )                              |                   |     |
|             | ๑๓.๑ ถ้านิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน                                               | 90 <b>:</b> m0    | હ   |
|             | → มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒                    |                   |     |
|             | เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                                                       |                   |     |
|             | ๑๓.๒ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)                                                  |                   |     |
|             | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิดขึ้นไป    | ⊚0 : ml⊡          | වි  |
|             | → มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)                             |                   |     |
|             | ตทารัมมณจิต 👓 (๒ ครั้ง)                                                          |                   |     |
|             | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                                  |                   |     |
|             | ๐ ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ →                                                      |                   |     |
|             | <b>ในปวัดติกาล</b> คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)                 |                   |     |
|             | ตทารัมมณจิต 🦗 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ และ                                  |                   |     |
|             | ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🔊 มรณาสันนกามช่วนจิต 🌬 (๕ ครั้ง)              |                   |     |
|             | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                         |                   |     |
|             | ๑๓.๓ ถ้ารูปอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน          | ®pa : wo          | ල   |
|             | → โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสัก ๒๒ ที่ประกอบ                                            |                   |     |
|             | ๑๓.๔ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป | ⊚le : mle         | હ   |
|             | หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                   |                   |     |
|             | → มรณาสันนโลภมูลชวนจิต ๘ (๕ ครั้ง) หรือโลภมูลชวนจิต ๘ (๗ ครั้ง)                  |                   |     |
|             | ในปวัตติกาล                                                                      |                   |     |
|             |                                                                                  |                   |     |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อารัมมณปุเรชาตปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

ปุเรชาตปจุจโย

แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)

รูปายดน์ จกุชุวิญญาณุธาตุยา เป็นต้น จนถึง เด เด ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์

ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย

อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาสีข้อที่ ๖. รูปายตน์ - เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันรูปารมณ์
จกุขุวิณุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๗. สทุทายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันสัททารมณ์
โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๙ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาสีข้อที่ ๘. คนุธายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันคันธารมณ์
พานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
พานวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจุยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๙. รสายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันรสารมณ์
ชีวุหาวิญญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๐. โผฎสพฺพายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันโผฎฐัพพารมณ์
กายวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๙ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบา**ลีซ้อที่ ๑๑. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน

**มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสิก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
 อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ
 อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๓. ยํ รูปํ – เป็นอนิยมกัมมบท บทที่ยังมิได้บ่งลงไปว่าเป็นรูปชนิดไหน เพียงแต่ให้ทราบว่า เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ปัจจยุปบันธรรม โดยฐานะเป็นอารมณ์ แต่อย่างไรก็ตามอาจพิจารณา ได้จากกัตตุบท คือ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ ที่เป็นผู้รู้อารมณ์ พึงทราบได้ว่า

ย่ รูป - นี้ก็คือ นิปผันนรูป นั้นเอง

นิสุสาย - เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรมว่าโดยความเป็นอารมณ์ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงธรรมที่รับนิปผันนรูปเป็นอารมณ์

วตุดนุติ - เป็นอาขยาตกิริยาบท กัตตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรม

ตัรูป์ - เป็นนิยมกัดตุบท บทที่บ่งถึงปัจจัยธรรมโดยแน่ชัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ยํ รูป ที่เป็น
 อนิยมกัมมบท นั้นเอง องค์ธรรมได้แก่ นิปผันนรูป

มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา) เป็นมโนวิญญาณธาตุ ๕๓

กิญจิ กาเล ปุเรชาตปจุจเยน ในบทนี้ กิญจิ กาเล - เป็นกาลธารบท แสดงให้รู้ถึงปวัตติกาล คือ ตั้งแต่ฐีติขณะของปฏิสนธิจิต เป็นต้น จนถึงจิตที่เกิดก่อนจุติจิต

**ปุเรซาตปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ว<sup>่</sup>าในบรรดาปัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน ตามที่จะเป็นไปได้นั้น ๑๓.๑ ถ้านิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)\* ได้อำนาจบัจจัย ๕ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณบุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ๑๓.๒ ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )

- ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )
- ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่
  ในปวัตติกาล คือ มโนทวารา.๑ กามช่วน.๒๙ (๙ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญา.๒
  และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวารา.๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต๑๑
  (๒ ครั้ง) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ
  วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
  ถ้านิปผันนรูป ๑๘ ที่น่ารักน่ายินดี ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัย ทำการช่วยอุปการะ แก่โลภมูลช่วนะ ๘
  เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ \* ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ
  อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ
  อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะปุเรชาตอวิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ททาการขายอุบการะเนคราวเตยรกนนน ยานาจของยารมมนบุเรขาดะ อยางเตยรเทานนเบนพเคร ๑๓.๔ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิดขึ้นไป หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นบัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือโลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความ ผักใฝ่หนักแน่น เป็นบัจจยุปบันแล้ว

ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **กิญจิ กาเล น ปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย** ในบทนี้ กิญจิ กาเล - เป็นกาลธารบท แสดงให้รู้ถึงปฏิสนธิกาล คือ อปปาทักขณะของปฏิสนธิจิต

น ปุเรชาตปจุจเยน - เป็นกรณบท ที่มีคำปฏิเสธอยู่ข้างหน้า แสดงให้รู้ว่ารูปใดๆ ที่เกิดขึ้นในปฏิสนธิกาลนั้น ทำการช่วยอุปการะ แก่ปฏิสนธินามขันธ์ ๔ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตบัจจัย ไม่ได้
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

#### ทมายเทตุ \*

- ๑) สำหรับ ข้อ ๑๓.๑ เป็นการแสดงองค์ธรรมโดยอ้างถึงพระบาสีข้อ ๑๓ แต่ถ้าหากต้องการแสดง องค์ธรรมทั้งหมด (ทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓) แห่งอารัมมณปุเรชาตปกิณณกมานา แสดงเพิ่มเติมดังนี้
   ข้อ ๑ ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๑ (-อัป.) หรือพึงดอารัมมณปุเรชาตปกิณณกมานาในสำดับต่อไป
- กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา) คือ
   มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ
   (เว้นอัปปมัญญา) และ ทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ ร่วมกัน
- ๓) ในหนังสือหลักสูตรแสดงเหมือนกับพระบาลีข้อที่ ๑๑ ในนิสสยบัจจยนิทเทส หน้า ๗๕ เฉพาะข้อ ๒ และข้อ ๓ แสดงเพียง ๒ ฆฎนา เพราะท่านแสดงบัจจัยระหว่างวัตถุปุเรชาตและวัตถารัมมณปุเรชาต (อารัมมณปุเรชาต) องค์ธรรมที่เป็นบัจจัยจึงเป็นเพียง "หทยวัตถุรูป" ซึ่งทำให้แสดงได้เพียง ๒ ฆฎนา แต่ในที่นี้แสดงถึง ๔ ฆฎนา แสดงอ้างอิงตามพระบาลี ปุเรชาตฆฎนา (น.๔๓๘) เพราะ<u>แยกแสดง บัจจัยโดยเฉพาะไม่ปะปนกัน</u> ระหว่าง วัตถุปุเรชาต และอารัมมณปุเรชาต จึงแสดงองค์ธรรมที่เป็น บัจจัยได้แก่ นิปผันนรูป ที่เป็นบัจจุบัน

๔) ในองค์ธรรมพระบาลีข้อที่ ๑๓ ปัจจัยธรรมได้แก่ นิปผันนรูปที่เป็นปัจจุบัน ได้แสดงไว้เช่นนี้
แต่อย่างไรก็ตามนักศึกษาพึงทราบว่า หมายเอา นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน (สาวเสสนัย )
แสดงเพิ่มเติมในปัญหาวารวิภังค์แห่งอารัมมณปุเรชาตปัจจัย (อนุวาทพระบาลี)
อีกประการหนึ่ง นักศึกษาพึง พิจารณาจากตารางแสดงการหาองค์ธรรมของอารัมมณปุเรชาตปัจจัยข้างต้น จะเห็นได้ว่านิปผันนรูปทั้ง ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน จักเป็นอารมณ์แก่มโนวิญญาณธาตุได้
ตามสมควร

## อารัมมณปุเรชาตมฎนา

๑. ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบันทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (-อัปปมัญญา) ได้อำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ๒. (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)

ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒

และในมรณาสันนกาล คือมโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)
ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)

ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ
วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตักถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้ารูปอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัย ทำการช่วยอุปการะ แก่โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณปุเรชาต่อวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตตวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตจึ้นไป หรือฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๙๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นบัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความผักใฝ่หนักแน่น เป็นปัจจยุปบันแล้ว ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณนปุนิสสยะ วัตถารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

| L      | ตาราง แสดงอารัมมณปุเรชาตพฎนา                                                           |                 |     |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----|
| ข้อที่ | บัจจัย → ปัจจยุปบัน                                                                    | อำนาจปัจจัย     | รวม |
| 9.     | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                                        | 90 <b>∶</b> ୩୦  | હ   |
|        | → กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา)                                      |                 |     |
| ାଡ.    | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                                                           | 90 : ml         | ව   |
|        | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร <b>้</b> อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป |                 |     |
|        | <ul> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> </ul>               |                 |     |
|        | ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง)                                                                |                 |     |
|        | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                                        |                 |     |
|        | o ฐีติปัตตททัยวัตถุรูป ๔๙                                                              |                 |     |
|        | → ในปวัตติกาล       คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)                      |                 |     |
|        | ตทารัมมณจิต 🧽 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                            |                 |     |
|        | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🧓 มรณาสันนกามช่วนจิต 🌬                          |                 |     |
|        | (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                     |                 |     |
| ๓.     | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ <b>ที่นารักนายินดี</b> คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                | ୭ <b>๒</b> : ๓୦ | b   |
|        | → โลภมูลชวนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ                                |                 |     |
| €.     | ถ้าททัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ 🗫 ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป             | ๑๒: ๓๒          | હ   |
|        | หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                         |                 |     |
|        | → มรณาสันนโลภมูลชวนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลชวนะ ๘ (๗ ครั้ง)                           |                 |     |
|        | ในปวัตติกาล                                                                            |                 |     |

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณปุเรชาตบัจจัย (น.๑๕๒)

ในปุเรชาตบัจจยุทเทสนี้ อารัมมณปุเรชาตบัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน เป็น **อารัมมณปุเรชาตปัจจัย**
- กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา) ที่ได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน เป็น **อารัมมณปุเรชาตบัจจยุปบัน**
- จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้น ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓) ที่มิได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี, รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาทิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณปุเรชาตบัจจนิก

#### **คำอธิบาย** (หน้า ๑๕๖)

ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน และปัจจนิกของอารัมมณปุเรชาตปัจจัยนี้มี ๒ อย่างคือ แน่นอนและไม่แน่นอน ๑ **อารัมมณปุเรชาตปัจจยุปบัน** 

- แน่นอน ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ
- **ไม่แน่นอน** ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.)

## อารัมมณปุเรชาตบัจจนิก

- แน่นอน ได้แก่ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น มหัคคตจิต ๒๗ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ (เว้น อภิญญา ๒)
- ไม่แน่นอน ได้แก่ ปัจจยุปบันธรรมที่ไม่แน่นอนนั้นเอง (ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.))

ทมายเทตุ:- จิตที่เป็นปัจจนิกทั้งทมด = ๘๙ - ๑๓ (แน่นอนของปัจจยุปบัน) = ๗๖ ดวง จำแนกเป็นแน่นอน ๓๕ ดวง และไม่แน่นอน ๕๑ ดวง ไม่นับรวมอภิญญาจิต ๒ ดวง (ที่เป็นไม่แน่นอนของปัจจยุปบัน)

# 🗅 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ ๓ ประการ ของอารัมมณปุเรชาตบัจจัย

|                      | •                                     | •                                        |
|----------------------|---------------------------------------|------------------------------------------|
| อารัมมณปุเรชาตปัจจัย | อารัมมณปุเรชาตปัจจยุปบัน              | อารัมมณปุเรชาตปัจจนิก                    |
| รูปอารมณ์ ๖ คือ      | - กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐     | - จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ             |
| นิปตันนรูป ๑๘        | ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)            | (เว้น ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓)     |
| ที่เป็นปัจจุบัน      | ที่ได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น | ที่มิได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น  |
|                      | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน          | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี         |
|                      |                                       | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป |
|                      |                                       | พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป              |
|                      |                                       | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป         |
|                      | แน่นอน แน่นอน                         |                                          |
|                      | - ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓       | - จิต ๓๕ ดวง คือ มหัคคตจิต ๒๗            |
|                      | อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ           | โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ         |
|                      |                                       | (เว้น อภิญญาจิต ๒)                       |
|                      |                                       | - รูป ทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น         |
|                      | ไม่แน่นอน                             | ไม่แน่นอน                                |
|                      | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒      | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒         |
|                      | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)  | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)     |
|                      |                                       |                                          |

## 🗅 จำแนก อารัมมณปุเรชาตบัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณปุเรซาตบัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณปุเรซาตบัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๒ อย่างคือ เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ปุเรชาต)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจุบันกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง
 อปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>ตั้งอยู่</u> อย่างหนึ่ง

# 🕽 ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง อารัมมณปุเรชาตบัจจัย (น. ๓๐๓)

ในการแสดงบัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้เป็น หลัก ๑ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนกปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในอารัมมณปเรชาตปัจจัย มี ๑ บท ๓ วาระ ดังนี้

ก) อพุยากตบท มี ๓ วาระ ๑. อพุยากตปทาวสาน ในอพุยากตบท (อัพ - อัพ ) ๒. กุสลปทาวสาน ในอพุยากตบท (อัพ - กุ)

๓. อกุสลปทาวสาน ในอพุยากตบท ( อัพ - อกุ )

|   | อารัมม        | อารัมมณปุเรชาตปัจจัย       |     |  |  |  |  |  |
|---|---------------|----------------------------|-----|--|--|--|--|--|
|   | ๑ บท ๓ วาระ   |                            |     |  |  |  |  |  |
|   | (สุทธสังข     | ( สุทธสังขยาวาระ = 0:0:๓ ) |     |  |  |  |  |  |
|   | บท/วาระ       | กรณบท                      | ปจ. |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
|   |               |                            |     |  |  |  |  |  |
| 9 | อพฺ อพฺ.      | ഠെ : ഒ                     | ર્જ |  |  |  |  |  |
| ெ | อพฺ กุ.       | ഠെ : ഒ                     | િ   |  |  |  |  |  |
| ๓ | อพฺ อกุ.      | യെ : ബയ                    | હ   |  |  |  |  |  |
|   | รวมเป็น ๘ สภา | คะ (-ตนเอง) ๗              |     |  |  |  |  |  |

#### ก.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๓๐๓)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>อพยากตธรรม</u> ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

อพุยากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑ กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท ๑

ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ (เว้นวิรดี อัปปมัญญา)

**อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห<sup>่</sup>งอารัมมณปุเรชาตบัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย

เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น **อนัดตะ** 

# ความเป็นอารัมมณปุเรชาตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

รูปวิถี -> ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

นามวิถี -> ...ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

🗴 อารมณ์ เกิดได้เฉพาะในปวัตติกาล

บุคคล เว้นมรรคบุคคล เพราะขณะนี้เอานิปผันนรูปเป็นอารมณ์ ไม่ได้เอานิพพานเป็นอารมณ์

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(u.noe)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปุเรชาตปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๔

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑ ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ

(เว้น อัปปมัญญา ๒)

อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณปุเรชาตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

- ธรรมที่เป็นบัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

- ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

(u.noæ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปุเรชาตปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

อกสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิตตปบาท ๑๖

อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณุปนิสสยะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ

อารัมมณปเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น **อนัตตะ** 

ความเป็นอารัมมณปุเรชาตะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

- ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

- ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี และรูปวิถี

|  | วจนัตถะเ | และคำอธิบาย | ใน | ปุเรชาตปัจจัย | (น.๓๘๙) |
|--|----------|-------------|----|---------------|---------|
|--|----------|-------------|----|---------------|---------|

|   | ตาราง | แสดงการหาอำนาจปัจจัย | ในปัญหาวารวิภังค์ | แห่ง | อารัมมณปุเรจ | ชาตปัจจั <sub>ย</sub> | J |
|---|-------|----------------------|-------------------|------|--------------|-----------------------|---|
| • |       | ***                  |                   |      |              | 0                     | 0 |

| วาระ         | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                            | อำนาจปัจจัย | รวม |
|--------------|----------------------------------------------------------------|-------------|-----|
| ๑. ฮัพ - ฮัพ | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                          | ⊚O : mlख    | ર્વ |
|              | → กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑                   |             |     |
|              | กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท 🥃 ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ              |             |     |
|              | (เว้น วิรตี อัปปมัญญา)                                         |             |     |
| ๒. อัพ - กุ  | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                          | ⊚o : mlฃ    | હ   |
|              | <ul> <li>→ มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑</li> </ul> |             |     |
|              | ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ                                 |             |     |
| ๓. ฮัพ - อกุ | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                          | ⊚]a : ພJa   | હ   |
|              | → อกุศัลจิตดุปบาท ๑๒                                           |             |     |

# สุทธสังขยาวาระ

สรุปจำนวนสุทธบทแท่งอารัมมณปุเรชาตบัจจยบัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๓ ประเภท ด้วยกัน คือ

๑.)อพยากตบท

อพยากโต อพยากตสส

อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

อพุยากโต กุสลสุส

อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

อพุยากโต อกุสลสุส

อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย.

## อารัมมณปุเรชาตบัจจยสภาคะ

ข้จจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณปุเรชาตบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

#### วจนัตถะ

ปุเร ชายิตุถาติ = ปุเรชาโต.

สภาวธรรมที่เกิดก่อนปัจจยุปบันธรรม ชื่อว่า ปุเรชาตะ.

ปุเรชาโต จ โส ปจุจโย จาติ = ปุเรชาตปจุจโย.

ธรรมที่เกิดก่อนนั้นด้วย เป็นปัจจัยด้วย ชื่อว่า ปุเรชาตปัจจัย.

## อุปมา ใน ปุเรชาตบัจจัย

อุปมาเหมือน พระอาทิตย์และพระจันทร์ ซึ่งเกิดมีขึ้นก่อนสัตว์ทั้งหลายในโลก และสัตว์ทั้งหลายนั้น ก็ได้อาศัยพระอาทิตย์และพระจันทร์อยู่ตลอดมา โดยที่พระอาทิตย์กับพระจันทร์นั้นก็คงยังมีอยู่ฉันใด พระอาทิตย์กับพระจันทร์ ก็เปรียบได้กับปุเรชาตปัจจัย สัตว์โลกทั้งหลายเปรียบได้กับปุเรชาตปัจจยุปบัน ฉันนั้น ( มีพระบาลี ๗ ข้อ คือ พระบาลีข้อที่ ๑๑-๑๗ ใน อัตถิบัจจยนิทเทส )

(น.๑๓๒)

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อตุถิปจุจโยติ ภควตา อุทุติฏโส, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

๑๑. รูปายตน์ จกุขุวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๓. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

๑๔. รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

๑๕. โผฎุรพุพายตน์ กายวิญุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ มโนธาตุยา

ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

๑๗. ยํ รูปํ นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนธาตุยา จ มโนวิญฺญาณธาตุยา จ ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโยติ ภควตา นิทฺทิภูโจ.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อตุถิปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

ชางายตน์ จกุจุวิญญาณธาตุยา
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ๑๙. รสายตน์ ชีวฺทาวิญญาณธาตุยา
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ๑๙. โผฎฺรพฺพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 จํ๕มฺปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 จํ๕มฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 จํ๕มฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
 จํ๕มฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ มโนธาตุยา

ต์สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

๑๗. ยํ รูป์ นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ตํสมฺปยฺตฺตกานญจ ธมฺมานํ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

(น.๑๓๓)

- ๑๑. ๑)รูปายตน์ ๓)จก**ทุวิณฺญาณธาตุยา** ๔)ต่**สมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน**ํ ๕)อตฺถิปจฺจเยน ๒)ปจฺจโย. ๑)รูปารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน ๒)เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๓)แก่จักทุวิญญาณธาตุ ๔)และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ๑๐๑ ที่ประกอบกับจักทุวิญญาณธาตุ ๔)ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย
- ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย. สัททารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณธาตุ และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับโสตวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย
- ๑๓. คนุธายตน์ พานวิญุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.
  คันธารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ฆานวิญญาณธาตุ
  และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับฆานวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย
- ๑๔. รสายตน์ ชิวุหาวิญุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
   รสารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ชิวหาวิญญาณธาตุ
   และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ตวง ที่ประกอบกับชิวหาวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย
- ๑๕. โผฎสพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
  โผฎฐัพพารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณธาตุ
  และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับกายวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิบัจจัย
- ๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ คือปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับมโนธาตุ (เว้น วิริยะ ปิติ ฉันทะ) ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย

๑๗. ยำรูป นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตำรูป มโนธาตุยา จ มโนวิญฺญาณธาตุยา จ ตำสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานำอตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา) อาศัยนิปผันนรูปใดเกิดขึ้น นิปผันนรูปนั้น เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๕๐ (-อัป.) ที่ประกอบกับมโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย

## 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน อารัมมณปุเรชาตัดถิบัจจัย

| ദി.ം   | ธิ์.พู.๒ | • | อาป.๓    | กา.า๓   | = | രില : | ണില    | 1 |
|--------|----------|---|----------|---------|---|-------|--------|---|
| D 1.0) | n.,,,,,  | • | D 117.00 | 61 1. W |   | ٠ سو  | W) (W) | 1 |

|         | 2 9 9                                                                         |                 | -   |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-----|
| พระบาลี | อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                         | อำนาจปัจจัย     | รวม |
| 99.     | รูปารมณ์ → จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                            | 90 : mo         | ď   |
| 9b.     | สัททารมณ์ → โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 : mo         | હ   |
| ⊚ണ.     | คันธารมณ์ → ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 <b>:</b> mo  | હ   |
| ૭૯.     | รสารมณ์ → ชีวทาวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 <b>:</b> mo  | હ   |
| ⊚∉.     | โผฎฐัพพารมณ์ → กายวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                          | 90 : mo         | હ   |
| 99      | รูปา.–โผฏฐัพ. → มโนธาตุ ๓ อัญญ.๑๐                                             | 90 <b>:</b> m0  | હ   |
| ୭୩.     | นิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน                                                    | ⊚@ : ബ <u>@</u> | ಡ   |
|         | <ul> <li>⇒ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙</li> </ul>    |                 |     |
|         | ตทารัมมณจิต 🥫 อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                          |                 |     |
|         | แสดงการจำแนกพระบาลีข้อที่ ๑๗                                                  |                 |     |
|         | ๑๗.๑ ถ้านิปตันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน                                            | 90 <b>:</b> m0  | ď   |
|         | <ul> <li>→ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙</li> </ul>   |                 |     |
|         | ตทารัมมณจิต 🥫 อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                          |                 |     |
|         | ๑๗.๒ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)                                               | 90 : mla        | ર્  |
|         | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป |                 |     |
|         | <ul> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> </ul>      |                 |     |
|         | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                      |                 |     |
|         | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                               |                 |     |
|         | ๐ ฐีติปัตตหทัยวัตถรูป ๔๙ →                                                    |                 |     |
|         | <b>ในปวัตติกาล</b> คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤋 กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)              |                 |     |
|         | ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                   |                 |     |
|         | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑                                      |                 |     |
|         | มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                       |                 |     |
|         |                                                                               |                 |     |
|         |                                                                               |                 |     |

| พระบาลี | อาร           | รมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                         | อำนาจปัจจัย | รวม |
|---------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|
|         | ⊚๗ <b>.</b> ள | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ ที่น่ารักน่ายินดี คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน           | ®pa ; wo    | ල   |
|         |               | → โลภมูลชวนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ                                        |             |     |
|         | ୭๗.๔          | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป | ⊚@: ബ@      | ત્ર |
|         |               | หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                              |             |     |
|         |               | → มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง)                                           |             |     |
|         |               | หรือ โลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาล                                    |             |     |

#### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อตุถิปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
รูปายตน จกุขุวิญญาณุธาตุยา เป็นต้น จนถึง ต่ รูป มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาสีข้อที่ ๑๑. รูปายตน์ - เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันรูปารมณ์
จกุขุวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อตฺถิปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๙ คือ
อารัมมณปุเรซาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรซาตะ อารัมมณปุเรซาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรซาตัตถิ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๒. สทุทายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันสัททารมณ์
โสตวิณฺณาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานณุจ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อตฺถิปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ

อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ อยางเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๓. คนุธายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันดันธารมณ์
พานวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
พานวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อตฺถิปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัดถิ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาสีข้อที่ ๑๙. รสายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันรสารมณ์
ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อตุถิปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๙ คือ
อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๕. โผฎุรพุพายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันโผฎฐัพพารมณ์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ กายวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ตวง ที่ประกอบ

อตุถิปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบา**ลีข้อที่ ๑๖. รูปายตนํ สทุทายตนํ คนุธายตนํ รสายตนํ โผฎุจพุพายตนํ -** เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน

มโนธาตุยา ต่**สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

อตุถิปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๗. ยํ รูปํ – เป็นอนิยมกัมมบท บทที่ยังมิได้บ่งลงไปว่าเป็นรูปชนิดไหน เพียงแต่ให้ทราบว่า เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ปัจจยุปบันธรรม โดยฐานะเป็นอารมณ์ แต่อย่างไรก็ตาม อาจพิจารณา ได้จากกัดตุบท คือ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ ที่เป็นผู้รู้อารมณ์ พึงทราบได้ว่า

**ย่รูป** - นี้ก็คือ นิปผันนรูป นั้นเอง

นิสสาย - เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของบัจจยุปบันธรรมว่าโดยความเป็นอารมณ์ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงธรรมที่รับนิปผันนรูปเป็นอารมณ์ วตุดนุติ - เป็นอาขยาตกิริยาบท กัดตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของบัจจยุปบันธรรม

- ต่รูป เป็นนิยมกัดตุบท บทที่บ่งถึงปัจจัยธรรมโดยแน่ขัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ยํ รูป ที่เป็น
   อนิยมกัมมบท นั้นเอง องค์ธรรมได้แก่ นิปผันนรูป
- มโนธาตุยา จ มโนวิญุญาณธาตุยา จ ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ เป็นสัมปทานบท
  แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑
  กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญูญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)
- **อตุถิปจุจเยน** เป็นกรณบท แสดงให<sup>\*</sup>รู้ว<sup>่</sup>าในบรรดาบัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน ตามที่จะเป็นไปได้นั้น
- ๑๗.๑ ถ้านิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ
  มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ
  (เว้น อัปปมัญญา)\* ได้อำนาจปัจจัย ๔ คือ
  อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ
  อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๑๗.๒ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
  - ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )
  - ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒

และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ

อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ๑๗.๓ ถ้านิปผันนรูป ที่น่ารักน่ายินดี ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัย ทำการช่วยอุปการะ แก่โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ • ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตักถิ อารัมมณบุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตักถิ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ๑๗.๔ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตตวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือโลภมูลช่วนะ ๘ (๑๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความ ผักใฝ่ทนักแน่น เป็นบัจจยุปบันแล้ว ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตาวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัดถิ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

#### หมายเหตุ:- \*

- ๑.) สำหรับ ข้อ ๑๗.๑ เป็นการแสดงองค์ธรรมโดยอ้างถึงพระบาลีข้อ ๑๗ แต่ถ้าหากต้องการแสดง องค์ธรรมทั้งหมด (คือรวมทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐) แห่งอารัมมณปุเรชาตัดถิปกิณณกพฎนา แสดงเพิ่มเดิมดังนี้
  - ข้อ ๑. ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา) หรือพึงดูวิธีที่แสดงในลำดับต่อไป
- ในองค์ธรรมข้อที่ ๑๗ ปัจจัยธรรม ได้แก่ นิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน แสดงไว้เช่นนี้ แต่อย่างไรก็ตาม นักศึกษาพึงทราบ หมายเอา นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน (สาวเสสนัย) แสดงเพิ่มเติมในปัญหาวาร วิภังค์ แห่งอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย อนุวาทพระบาลี อีกประการหนึ่ง นักศึกษาพึง พิจารณาจาก ตารางแสดงการหาองค์ธรรมของอารัมมณปุเรชาตปัจจัย ข้างต้น ก็จะเห็นได้ว่า นิปผันนรูปทั้ง ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน จักเป็นอารมณ์แก่มโนวิญญาณธาตุได้ตามสมควร

#### อารัมมณปุเรชาตัดถิปกิณณฆฎนา

- ๑. ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔
   อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (-อัปปมัญญา) ได้อำนาจปัจจัย ๔ คือ
   อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
   ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัตถิอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
   ๒. (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
  - ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒

และในมรณาสันนกาล คือมโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ศรั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)

ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ
อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัดถือย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้านิปผันนรูป ที่น่ารักน่ายินดี ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยทำการช่วยอุปการะ
แก่โลภมูลชวนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ
อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ
อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตัดถือย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป หรือฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันนโลภมูลชวนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความผักใฝ่หนักแน่น เป็นปัจจยุปบันแล้ว ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปูเรชาตัตถิอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

|           | ตาราง แสดงอารัมมณปุเรชาตัตถิปกิณณกฆฎนา                                                    |                |     |  |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----|--|
| ข้อที่    | บัจจัย → ปัจจยุปบัน                                                                       | อำนาจปัจจัย    | รวม |  |
| <b>9.</b> | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                                           | 90 <b>:</b> ୩୦ | હ   |  |
|           | → กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา)                                         |                |     |  |
| le.       | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                                                              | 90 : ml        | වි  |  |
|           | o ถ้าหทัยวัตถรูปที่เกิดพร <sup>้</sup> อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป |                |     |  |
|           | → มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)                                       |                |     |  |
|           | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                                  |                |     |  |
|           | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                                           |                |     |  |
|           | o ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป <i>๔</i> ๙                                                         |                |     |  |
|           | <ul> <li>→ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)</li> </ul>          |                |     |  |
|           | ตทารัมมณจิต 🕫 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                               |                |     |  |
|           | และในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤉 มรณาสันนกามช่วนจิต 🖦 ๙                            |                |     |  |
|           | (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                        |                |     |  |
| ണ.        | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ <b>ที่น่ารักน่ายินดี</b> คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นบัจจุบัน                 | ඉම : ෨෮        | b   |  |
|           | → โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ                                  |                |     |  |
| æ.        | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ 🗫 ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป                | 9b : nb        | ಡ   |  |
|           | ทรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                            |                |     |  |
|           | <ul> <li>→ มรณาลันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง)</li> </ul>        |                |     |  |
|           | ในปวัตติกาล                                                                               |                |     |  |

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย (น.๑๖๕)

ในปุเรชาตบัจจยุทเทสนี้ อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน เป็น **อารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย**
- กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา) ที่ได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน เป็น **อารัมมณปุเรชาตัตถิบัจจยุปบัน**
- จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้น ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓) ที่มิได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี, รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาทิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณปุเรชาตัตถิบัจจนิก

#### คำอธิบาย

ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน และปัจจนิกของอารัมมณปุเรชาตัดถิบัจจัยนี้ เป็นไปในทำนองเดียวกันกับ อารัมมณปุเรชาตบัจจัย ทุกประการ กล่าวคือ มี ๒ อย่างคือ แน่นอนและไม่แน่นอน

## อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจยุปบัน

- **แน่นอน** ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ
- **ไม่แน่นอน** ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.)

## อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจนิก

- แน่นอน ได้แก่ รูปทั้งหมด มีจิตดชรูป เป็นต้น มหัคคตจิต ๒๗ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ (เว้น อภิญญา ๒)
- **ไม่แน่นอน** ได้แก่ บัจจยุปบันธรรมที่ไม่แน่นอนนั้นเอง (ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.))

หมายเหตุ:- จิตที่เป็นปัจจนิกทั้งหมด = ๔๙ - ๑๓ (แน่นอนของปัจจยุปบัน) = ๗๖ ดวง จำแนกเป็นแน่นอน ๓๕ ดวง และไม่แน่นอน ๔๑ ดวง ไม่นับรวมอภิญญาจิต ๒ ดวง (ที่เป็นไม่แน่นอนของปัจจยุปบัน)

# 🗅 🛮 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ 📾 ประการ ของอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย

|                 | <u></u>                                                             | <u> </u>                                 |  |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|--|
| ปัจจัย          | ปัจจยุปบัน                                                          | ปัจจนิก                                  |  |
| รูปอารมณ์ ๖ คือ | - กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐                                   | - จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ             |  |
| นิปตันนรูป ๑๘   | ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)                                          | (เว้น ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓)     |  |
| ที่เป็นปัจจุบัน | ที่ได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น                               | ที่มิได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น  |  |
|                 | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน                                        | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี         |  |
|                 |                                                                     | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป |  |
|                 |                                                                     | พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป              |  |
|                 | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมม                                        |                                          |  |
|                 | แน่นอน แน่นอน                                                       |                                          |  |
|                 | - ทวิปัญจริญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓       - จิต ๓๕ ตวง คือ มทัคคตจิต ๒๗ |                                          |  |
|                 | อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ                                         | โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ         |  |
|                 |                                                                     | (เว้น อภิญญาจิต ๒)                       |  |
|                 |                                                                     | - รูป ทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น         |  |
|                 | ไม่แน่นอน ไม่แน่นอน                                                 |                                          |  |
|                 | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒                                    | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒         |  |
|                 | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)                                | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)     |  |

## 🗅 จำแนก อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัยนี้การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัยนั้น เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๓ อย่างคือ เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ปุเรชาต) เป็นสภาพธรรมที่มีอยู่ คือ มีการที่กำลังเกิดอยู่เฉพาะหน้าด้วย (อตุถิ) ด้วย

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจุบันกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม ตั้งอยู่ อย่างหนึ่ง

# ปัญหาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย (น. ๓๖๓)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้เป็น หลัก ๑ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนกปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย มี 🤋 บท ๓ วาระ ดังนี้

อพยากตบท มี ๓ วาระ ๑. อพยากตปทาวสาน ในอพยากตบท ( ฮัพ - ฮัพ ) ในอพุยากตบท (อัพ - กุ) ๒. กุสลปทาวสาน ในอพุยากตบท ( อัพ - อกุ )

๓. อกุสลปทาวสาน

|    | อารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย   |         |     |  |  |  |  |  |
|----|----------------------------|---------|-----|--|--|--|--|--|
|    | ๑ บท ๓ วาระ                |         |     |  |  |  |  |  |
|    | ( สุทธสังขยาวาระ = 0:0:๓ ) |         |     |  |  |  |  |  |
|    | บท/วาระ                    | กรณบท   | ปจ. |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
|    |                            |         |     |  |  |  |  |  |
| 9  | อพฺ อพฺ.                   | ഠെ : ഒ  | િ   |  |  |  |  |  |
| lo | อพฺ กุ.                    | ഠെ : ഒ  | િ   |  |  |  |  |  |
| ຄາ | อพฺ อกุ.                   | യെ : ബയ | હ   |  |  |  |  |  |
|    | รวมเป็น ๘ สภาคะ (-ตนเอง) ๗ |         |     |  |  |  |  |  |

#### ก.) อพยากตบท

- อพยากตปทาวสาน ใน อพยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๓๖๗)

อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณปูเรชาตตุถิปจุจเยน ปจุจโย. วิธิพระบาลี

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>อพยากตธรรม</u> ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่ อพุยากโต ธมุโม

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่ อพุยากตสุส ธมุมสุส

กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑ กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท ๑

ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ (เว้น วิรตี อัปปมัญญา)

เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ อารมุมณปุเรชาตตุถิปจุจเยน

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณปูเรชาตะ วัตถารัมมณปูเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปูเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ ปจจโย

# ความเป็นอารัมมณปุเรชาตัดถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

เป็นไปใน ปวัตติกาล ว่าโดย กาล

ว่าโดย ภมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ว่าโดย บุคคล

เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ว่าโดย วิถี

> เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก รูปวิถี -> ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น

นามวิถี -> ...ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

อารมณ์ เกิดได้เฉพาะในปวัตติกาล

บุคคล เว้นมรรคบุคคล เพราะขณะนี้เอานิปผันนรูปเป็นอารมณ์ ไม่ได้เอานิพพานเป็นอารมณ์

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๓๖๘)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปุเรชาตตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๔

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑ ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ

(เว้น อัปปมัญญา ๒)

อารมุมณปุเรชาตดุถิปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณปุเรชาตัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามชวนมโนทวารวิถี และรูปวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

(น.๓๖๘)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปุเรชาตตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒

อารมุมณปุเรชาตตุถิปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให<sup>้</sup>รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณปุเรชาตัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี และรูปวิถี

| ] | วจนัตถะแ | เละคำอธิบาย | ใน | อัตถิปัจจัย | (น.๔๑๕) |
|---|----------|-------------|----|-------------|---------|
|---|----------|-------------|----|-------------|---------|

| 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจบัจจัย ในปัญหาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณปุเรชาตัตถิบัจจัย |                                                          |                 |    |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------|----|--|--|--|--|
| วาระ                                                                         | วาระ ปัจจัย → ปัจจยุปบัน                                 |                 |    |  |  |  |  |
| ๑. อัพ - อัพ                                                                 | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                    | ⊚O : ബ@         | වි |  |  |  |  |
|                                                                              | → กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑             |                 |    |  |  |  |  |
|                                                                              | ้<br>กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท 🏿 ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ   |                 |    |  |  |  |  |
|                                                                              | (เว้น วิรตี อัปปมัญญา)                                   |                 |    |  |  |  |  |
| ๒. อัพ - กุ                                                                  | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                    | ⊚ଠ <b>:</b> ଲାଞ | ව  |  |  |  |  |
|                                                                              | → มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑               |                 |    |  |  |  |  |
|                                                                              | ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ (เว้น อัปปมัญญา)          |                 |    |  |  |  |  |
| ๓. อัพ - อกุ                                                                 | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                    | ®ja : ພja       | હ  |  |  |  |  |
|                                                                              | <ul> <li>→ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒ (เว้น อัปปมัญญา)</li> </ul> |                 |    |  |  |  |  |

### 🗓 สุทธสังขยาวาระ

สรุปจำนวนสุทธบทแห<sup>่</sup>งอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจยปัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต<sup>ั</sup>นนั้น มี ๓ ประเภท ดวยกันคือ

๑**.)**อพฺยากตบท

๑.) อพฺยากโต อพฺยากตสฺส

อารมุมณปุเรชาตตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

๒.) อพุยากโต กุสลสุส

อารมุมณปุเรชาตตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

๓.) อพุยากโต อกุสลสุส

อารมุมณปุเรชาตตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

## 📋 อารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจยสภาคะ

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณปุเรชาตัดถิบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างดั้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

#### วจนัตถะ

# ปจุจุปปนุนลกุขเณน อตุถิภาเวน ตาทิสุสเสว ธมุมสุส อุปถมุมกตุเถน อุปการโก ธมุโม อตุถิปจุจโย

ธรรมที่เป็นปัจจัยช่วยอุดหนุน โดยอรรถว่าช่วยอุดหนุนแก่ธรรมที่มีสภาพเช่นเดียวกัน โดยความเป็นสภาพธรรมที่มีอยู่ คือการที่กำลังเกิดอยู่เฉพาะหน้าเป็นลักษณะ ชื่อว่า อัตถิปัจจัย

#### อธิบายในอัตถิปัจจัยโดยสังเขป

คำว่า อัตถิ นั้น แปลว่า มีอยู่ ซึ่งในที่นี้หมายความว่า ปัจจัยธรรม และปัจจยุปบันธรรม ทั้ง ๒ ยัง ปรากฏมีอยู่ ยังไม่ดับไป คือ ปัจจัยธรรมที่เป็นผู้อุปการะ แก่ปัจจยุปบันธรรมนั้นยังปรากฏมีอยู่ในระหว่าง อุปาทะ ฐีติ ภังคะ ยังไม่ดับไป และปัจจยุปบันธรรมซึ่งเกิดขึ้น โดยความอุปการะของปัจจัยธรรมนั้น ก็ยัง ปรากฏมีอยู่ในระหว่าง อุปาทะ ฐีติ ภังคะ ยังไม่ดับไปเช่นเดียวกัน การมีอยู่ของธรรมซึ่งทำหน้าที่เป็นปัจจัย ช่วยอุดหนุน แก่ปัจจยุปบันธรรมทั้งหลายที่ยังปรากฏมีอยู่เช่นเดียวกันกับตนเช่นนี้ จึงได้ชื่อว่าเป็น อัตถิปัจจัย ซึ่งถ้าหากว่าผ่ายหนึ่งผ่ายใดไม่ปรากฏมีอยู่ คือ ถึงซึ่งความดับไปแล้วนั้น ก็ไม่ชื่อว่า อัตถิ และเป็น อัตถิปัจจัย ไม่ได้

## 📋 อุปมา ใน อัตถิปัจจัย

อุปมาเหมือน หนึ่งพื้นดินที่ช่วยอุดหนุนอุปการะแก่ต้นไม้ทั้งปวง ให้งอกงามเจริญขึ้น และตั้งอยู่ได้ ในการช่วยอุดหนุนนี้ เป็นการช่วยอุดหนุนโดยอาการที่ปรากฏมีอยู่ คือ พื้นดินที่เป็นฝ่ายอุดหนุนก็มีอยู่ ต้นไม้ ที่เป็นฝ่ายรับการอุดหนุนก็มีอยู่ ถ้าฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดไม่มี ก็ช่วยอุดหนุนไม่ได้ ข้อนี้ฉันใด ธรรมที่เป็นอัตถิปัจจัย ก็เช่นเดียวกัน คือ ปัจจัยธรรมและปัจจยุปบันธรรม ต้องปรากฏ มีอยู่ด้วยกัน จึงจะช่วยอุดหนุนกันได้ ( มีพระบาลี ๗ ข้อ คือ พระบาลีข้อที่ ๑๑-๑๗ ใน อวิคตบัจจยนิทเทส )

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อวิคตปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโส, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

๑๑. รูปายตน์ จกุขุวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย. ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

๑๓. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

๑๔. รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

๑๕. โผฎุรพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุสพุพายตน์ มโนธาตุยา

ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ อวิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

๑๗. ย่ รูป์ นิสสาย มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ วดฺตนฺติ ต่ รูป มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ อวิคตปจฺจเยน ปจฺจโยติ ภควตา นิทุทิฎโส.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อวิคตปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

๑๑. รูปายตน์ จกุขุวิญญาณธาตุยา
 ๓๘๚ปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา
 ๓๘๚ปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๔. รสายตน์ ชีวุทาวิญญาณธาตุยา
 ๓๘๚ปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๕. โผฎุฐพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา
 ๓๘๚ปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.
 ๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎฐพุพายตน์ มโนธาตุยา

๑๖. รูบายตน ลทุทายตน คนุธายดน รสายตน เผฎุจพุพายดน มเนธาตุยา

ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ อวิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

๑๗. ย่ รูป นิสุสาย มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ วตุตนติ ต่ รูป มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมานํ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

(น.๑๓๓)

- ๑๑. ๑)รูปายตน์ ๓)จกุชุวิญญาณธาตุยา ๔)ตัสมุปยุตตกานญจ ธมุมาน์ ๔)อวิคตปจุจเยน ๒)ปจุจโย. ๑)รูปารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน ๒)เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ ๓)แก่จักชุวิญญาณธาตุ ๔)และสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับจักชุวิญญาณธาตุ ๔)ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย
- ๑๒. สทุทายตน์ โสตวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย. สัททารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณธาตุและสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับโสตวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย
- ๑๓. คนุธายตน์ พานวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย. คันธารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่พานวิญญาณธาตุและสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับพานวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย
- ๑๔. รสายตน์ ชิวุทาวิญุญาณธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อวิคตปจุจเยน ปจุจโย. รสารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ชิวหาวิญญาณธาตุและสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับชิวหาวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย
- **๑๕. โผฎุรพุพายตน์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.** โผฎุรัพพารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณธาตุและสัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับกายวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย
  - ๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุจพุพายตน์ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญุจ ธมุมาน์ อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ คือปัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับมโนธาตุ (เว้น วิริยะ ปิติ ฉันทะ) ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

๑๗. ยำรูป นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตำรูป มโนธาตุยา จ มโนวิญฺญาณธาตุยา จ ตำสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานำอวิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา) อาศัยนิปผันนรูปใดเกิดขึ้น นิปผันนรูปนั้น เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา) ที่ประกอบกับ มโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

## 🗅 ตาราง แสดงการหาอำนาจปัจจัย ใน อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

| - |      | <u>~</u> |   | - 1   |      |   |     |     | - |
|---|------|----------|---|-------|------|---|-----|-----|---|
|   | ขา.๑ | ธิ.พ.๒   | : | อาป.๓ | ถา.๒ | = | ം ല | ബില | П |

|             | -                                                                             |                |     |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----|
| ระบาลี      | อารมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                         | อำนาจปัจจัย    | รวม |
| 99.         | รูปารมณ์ → จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                            | 90 <b>:</b> m0 | હ   |
| <b>்</b> வ. | สัททารมณ์ → โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 <b>:</b> m0 | æ   |
| ⊚ <b>ள.</b> | คันธารมณ์ → ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 : mo        | æ   |
| ⊚∉ <b>.</b> | รสารมณ์ → ซัวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                             | 90 : mo        | æ   |
| ⊚∉.         | โผฎฐัพพารมณ์ → กายวิญญาณจิต ๒ สัพพ.๗                                          | 90 : mo        | æ   |
| 9<br>9      | รูปาโผฎฐัพ. → มโนธาตุ ๓ อัญญ.๑๐                                               | 90 : mo        | æ   |
| ୭๗.         | นิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน                                                    | ®@ : w@        | હ   |
|             | → มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙              |                |     |
|             | ตทารัมมณจิต 🥫 อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                          |                |     |
|             | <b>แสดงจำแนกพระบาลีข้อ ๑๗ (</b> ไม่ใช่อารัมมณปุเรชาตอวิคตฆฏนา )               |                |     |
|             | ๑๗.๑ ถ้านิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน                                            | 90 <b>:</b> mo | €   |
|             | → มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๙๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙              |                |     |
|             | ตทารัมมณจิต 🥫 อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา)                          |                |     |
|             | ๑๗.๒ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)                                               | ⊚ഠ : ബില       | ર્  |
|             | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป |                |     |
|             | <ul> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> </ul>      |                |     |
|             | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                      |                |     |
|             | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                               |                |     |
|             | o ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ →                                                   |                |     |
|             | ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)                     |                |     |
|             | ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                   |                |     |
|             | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤋                                      |                |     |
|             | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                      |                |     |
|             |                                                                               |                |     |

| พระบาลี | อาร           | รมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                   | อำนาจปัจจัย | รวม |
|---------|---------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------|-----|
|         | ୭๗ <b>.</b> ୩ | ®ja : wo                                                              | b           |     |
|         |               | → โลภมูลชวนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ                                  |             |     |
|         | ୭๗.ଝ          | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิต | ®pa : ພpa   | ಡ   |
|         |               | ขึ้นไป หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                 |             |     |
|         |               | → มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง)                                     |             |     |
|         |               | หรือ โลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาล                              |             |     |

#### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อวิคตปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
รูปายตน จกุขุวิญญาณธาตุยา เป็นต้น จนถึง ต่ รูป มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน อวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาลีข้อที่ ๑๑. รูปายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันรูปารมณ์
จกุขุวิญญาณธาตุยา ต่สมปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสิก ๗ ดวง ที่ประกอบ
อวิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบา**ลีข้อที่ ๑๒. สทุทายตน์ -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันสัททารมณ์ โสตวิณฺณาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานณฺจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ

**อวิคตปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

**ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๓. คนุธายตน์ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันดันธารมณ์ พานวิญญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ อวิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

**ปจฺจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๔. รสายตน์ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัจจุบันรสารมณ์
ชีวุหาวิญญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ

**อวิคตปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๑๕. โผฎรพฺพายตนํ - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ปัจจุบันโผฎฐัพพารมณ์ กายวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ กายวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบ

**อวิคตปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

**ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบา**สิ่งอที่ ๑๖. รูปายตน์ สทุทายตน์ คนุธายตน์ รสายตน์ โผฎุรพุพายตน์ -** เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ บัญจารมณ์ที่เป็นปัจจุบัน

มโนธาตุยา ต่**สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ** - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ อัญญฺสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

**อวิคตปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๔ คือ
อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันตามสมควรนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีช**อที่ ๑๗. ยํ รูปํ –** เป็นอนิยมกัมมบท บทที่ยังมิได้บ่งลงไปว่าเป็นรูปชนิดไหน เพียงให้ทราบว่า เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่บัจจยุปบันธรรมโดยฐานะเป็นอารมณ์ แต่อย่างไรก็ตาม อาจพิจารณา ได้จากกัตตุบท คือ **มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ** ที่เป็นผู้รู้อารมณ์ พึงทราบได้ว่า

**ย่ รูป** - นี้ก็คือ นิปผันนรูป นั้นเอง

นิสสาย - เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรมว่าโดยความเป็นอารมณ์ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงธรรมที่รับนิปผันนรูปเป็นอารมณ์ วตุดนุติ - เป็นอาขยาตกิริยาบท กัดตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรม

- ตั้รูป เป็นนิยมกัดตุบท บทที่บ่งถึงปัจจัยธรรมโดยแน่ชัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ยํ รูป ที่เป็น
   อนิยมกัมมบท นั้นเอง องค์ธรรมได้แก่ นิปผันนรูป
- มโนธาตุยา จ มโนวิญุญาณธาตุยา จ ตํสมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ เป็นสัมปทานบท
  แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ มโนธาตุ ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑
  กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)
- **อวิคตปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ว่าในบรรดาปัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน ตามที่จะเป็นไปได้นั้น
- ๑๗.๑ ถ้านิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนธาต ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๔๓ คือ มโนทวาราวัชช่นจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)\* ได้อำนาจปัจจัย ๔ คือ
  - อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ ที่ทำการช่วยอุปการะ ในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๑๗.๒ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
  - ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )
  - ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่
  - ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒

และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)
ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้น เป็นพิเศษ

- ๑๗.๓ ถ้านิปผันนรูป ที่น่ารักน่ายินดี ที่เป็นปัจจุบัน เป็นปัจจัย ทำการช่วยอุปการะ แก่โลภมูลชวนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ \* ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๑๗.๔ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป
  หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ
  แก่มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือโลภมูลช่วนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความ
  ผักใฝ่หนักแน่น เป็นปัจจยุปบันแล้ว ได้อำนาจปัจจัย ๘ คือ
  อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ
  อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้น
  เป็นพิเศษ

#### หมายเหตุ:- \*

- ๑.) สำหรับ ข้อ ๑๗.๑ เป็นการแสดงองค์ธรรมโดยอ้างถึงพระบาลีข้อ ๑๗ แต่ถ้าหากต้องการแสดง องค์ธรรมทั้งหมด (คือรวมทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐) แห่งอารัมมณปุเรชาตอวิคตปกิณณกฆฎนา แสดงเพิ่มเติมดังนี้
  - ข้อ ๑. ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้น อัปปมัญญา) หรือพึงดูวิธีที่แสดงในลำดับต่อไป
- ในองค์ธรรมข้อที่ ๑๗ ปัจจัยธรรม ได้แก่ นิปผันนรูป ที่เป็นปัจจุบัน แสดงไว้เช่นนี้ แต่อย่างไรก็ตาม นักศึกษาพึงทราบ หมายเอา นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน (สาวเสสนัย) แสดงเพิ่มเติมในปัญหาวาร วิภังค์ แห่งอารัมมณปุเรชาตัดถิปัจจัย อนุวาทพระบาลี อีกประการหนึ่ง นักศึกษาพึง พิจารณาจาก ตารางแสดงการหาองค์ธรรมของอารัมมณปุเรชาตปัจจัย ข้างต้น ก็จะเห็นได้ว่า นิปผันนรูปทั้ง ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน จักเป็นอารมณ์แก่มโนวิญญาณธาตุได้ตามสมควร

### อารัมมณปุเรชาตอวิคตปกิณณฆฎนา

- ๑. ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจิต ๕๔
  อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (-อัปปมัญญา) ได้อำนาจปัจจัย ๔ คือ
  อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ ที่ทำการช่วยอุปการะ
  ในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
  - ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )
    ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ
    แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)
    ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่
    ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)
    อิทธิวิธอภิณญาจิต ๒

และในมรณาสันนกาล คือมโนทวาราวัชชน. มรณาสันนกามช่วน. ๒๘ (๕ ครั้ง) ตทา. ๑๑ (๒ ครั้ง) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณบุเรชาตัดถิ ที่ทำการช่วยอุปการะ ในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้านิปผันนรูป ที่น่ารักน่ายินดี ที่เป็นบัจจุบัน เป็นบัจจัยทำการช่วยอุปการะ แก่โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ ได้อำนาจบัจจัย ๖ คือ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณุปนิสสยะ อารัมมณบุเรชาตะ อารัมมณบุเรชาตัดถิ ที่ทำการช่วยอุปการะ ในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป หรือฐีติบัตตททัยวัตถุ-

รูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันนโลภมูลชวนะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลชวนะ ๘ (๗ ครั้ง) ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความฝักใฝ่หนักแน่น เป็นปัจจยุปบันแล้ว ได้อำนาจบัจจัย ๘ คือ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

|        | ตาราง แสดงอารัมมณปุเรชาตอวิคตปกิณณกฆฎนา                                                |                |     |  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----|--|
| ข้อที่ | บัจจัย → ปัจจยุปบัน                                                                    | อำนาจปัจจัย    | รวม |  |
| 9.     | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ คือนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                                        | 90 <b>:</b> m0 | હ   |  |
|        | → กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ (เว้นอัปปมัญญา)                                      |                |     |  |
| ାଡ.    | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                                                           | 90 : ml        | ල   |  |
|        | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร <b>้</b> อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป |                |     |  |
|        | → มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)                                   |                |     |  |
|        | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                                                               |                |     |  |
|        | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                                        |                |     |  |
|        | o ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป <i>๔๙</i>                                                       |                |     |  |
|        | <ul> <li>→ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๒๘ (๗ ครั้ง)</li> </ul>       |                |     |  |
|        | ตทารัมมณจิต 🧽 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                            |                |     |  |
|        | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤋 มรณาสันนกามช่วนจิต 🌬                          |                |     |  |
|        | (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง)                                                      |                |     |  |
| ണ.     | ถ้ารูปอารมณ์ ๖ <b>ที่นารักนายินดี</b> คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นปัจจุบัน                | ඉම : ෨෮        | ર્ગ |  |
|        | → โลภมูลช่วนจิต ๘ เจตสึก ๒๒ ที่ประกอบ ที่มีความยินดีพอใจ                               |                |     |  |
| ď.     | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ 😞 ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป             | ๑๒: ๓๒         | ಡ   |  |
|        | หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                         |                |     |  |
|        | → มรณาสันนโลภมูลชานะ ๘ (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลชานะ ๘ (๗ ครั้ง)                           |                |     |  |
|        | ในปวัตติกาล                                                                            |                |     |  |

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัย

ในปุเรชาตบัจจยุทเทสนี้ อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- รูปอารมณ์ ๖ คือ นิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นบัจจุบัน เป็น **อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัย**
- กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา) ที่ได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน เป็น **อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจยุปบัน**
- จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้น ทวิบัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓) ที่มิได้รับการช่วยอุปการะ จากธรรมที่เป็นบัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี, รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาทิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจนิก

#### คำอธิบาย

ธรรมที่เป็นบัจจยุปบัน และบัจจนิกของอารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัยนี้ เป็นไปในทำนองเดียวกันกับ อารัมมณปุเรชาตบัจจัย ทุกประการ กล่าวคือ มี ๒ อย่างคือ แน่นอนและไม่แน่นอน

### อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจยุปบัน

- **แน่นอน** ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ
- **ไม่แน่นอน** ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.)

### อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจนิก

- แน่นอน ได้แก่ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น มหัคคตจิต ๒๗ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ (เว้น อภิญญา ๒)
- **ไม่แน่นอน** ได้แก่ ปัจจยุปบันธรรมที่ไม่แน่นอนนั้นเอง (ได้แก่ กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (-อัป.))

หมายเหตุ:- จิตที่เป็นปัจจนิกทั้งหมด = ๕๙ - ๑๓ (แน่นอนของบัจจยุปบัน) = ๗๖ ดวง จำแนกเป็นแน่นอน ๓๕ ดวง และไม่แน่นอน ๕๑ ดวง ไม่นับรวมอภิญญาจิต ๒ ดวง (ที่เป็นไม่แน่นอนของปัจจยุปบัน)

# 🗅 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ ๓ ประการ ของอารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัย

| ปัจจัย          | บัจจยุปบัน                            | ปัจจนิก                                  |
|-----------------|---------------------------------------|------------------------------------------|
| รูปอารมณ์ ๖ คือ | - กามจิต ๕๔ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๐     | - จิต ๗๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ             |
| นิปตันนรูป ๑๘   | ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)            | (เว้น ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓)     |
| ที่เป็นปัจจุบัน | ที่ได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น | ที่มิได้รับการช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็น  |
|                 | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน          | ปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอนก็ดี         |
|                 |                                       | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป |
|                 |                                       | พาหิรรูป อาหารช่รูป อุตุช่รูป            |
|                 |                                       | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป         |
|                 | แน่นอน                                | แน่นอน                                   |
|                 | - ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓       | - จิต ๓๕ ดวง คือ มหัคคตจิต ๒๗            |
|                 | อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบ           | โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ ที่ประกอบ         |
|                 |                                       | (เว้น อภิญญาจิต ๒)                       |
|                 |                                       | - รูป ทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น         |
|                 | ไม่แน่นอน                             | ไม่แน่นอน                                |
|                 | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒      | - กามจิต ๔๑ ที่เหลือ อภิญญาจิต ๒         |
|                 | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)  | เจตสึก ๕๐ ที่ประกอบ (เว้น อัปปมัญญา)     |

### 🗅 จำแนก อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ

ในอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๓ อย่างคือ เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ปุเรชาต)

เป็นผู้ยังไม่ปราศจากไปด้วย (อวิคต)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจุบันกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้นอย่างหนึ่ง อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม ตั้งอยู่ อย่างหนึ่ง

# ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้เป็น หลัก ๑ บทก่อนซึ่งเรียกว่า บทหน้า คืออพยากตบท เป็นปัจจัยธรรมและจำแนกปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในอารัมมณปเรชาตอวิคตปัจจัย มี ๑ บท ๓ วาระ ดังนี้

ก) อพฺยากตบท มี ๓ วาระ ๑. อพฺยากตปทาวสาน ในอพฺยากตบท ( อัพ - อัพ )
๒. กุสลปทาวสาน ในอพฺยากตบท ( อัพ - กุ )
๓. อกุสลปทาวสาน ในอพฺยากตบท ( อัพ - อกุ )

|    | อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย                              |               |   |  |  |
|----|--------------------------------------------------------|---------------|---|--|--|
|    | ๑ ปที่ ๓ วิาระ                                         |               |   |  |  |
|    | ( สุทธสังขยาวาระ = o:o:๓ )<br><b>บท/วาระ</b> กรณบท ปจ. |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
|    |                                                        |               |   |  |  |
| 9  | อพฺ อพฺ.                                               | ഠെ : ഒ        | િ |  |  |
| Je | อพฺ กุ.                                                | ഠെ : ഒ        | િ |  |  |
| ഩ  | อพฺ อกุ.                                               | മെ : നിമ      | હ |  |  |
|    | รวมเป็น ๘ สภา                                          | คะ (-ตนเอง) ๗ |   |  |  |

### ก.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน ปจุจโย.
อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>อพยากตธรรม</u> ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพฺยากโต ธมฺโม เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

อพุษากตสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑ กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท ๑

ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ (เว้น วิรตี อัปปมัญญา)

**อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห**่**งอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

# ความเป็นอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

รูปวิถี -> ..ธรรมที่เป็นบัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

นามวิถี -> ..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

🗴 อารมณ์ เกิดได้เฉพาะในปวัตติกาล

บุคคล เว้นมรรคบุคคล เพราะขณะนี้เอานิปผันนรูปเป็นอารมณ์ ไม่ได้เอานิพพานเป็นอารมณ์

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๓๖๘)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อารมฺมณปุเรชาตอวิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุษากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท 🤊 ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ

(เว้น อัปปมัญญา ๒)

อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณปเรชาตะ วัตถารัมมณปเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปเรชาตัดถิ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณปุเรชาตอวิคตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน บัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพฺยากตบท (อัพ - อกุ)

(น.๓๖๘)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๔

อกุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒

อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย

เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ

อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ

อารัมมณปุเรชาตัตถิ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให<sup>้</sup>รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นอารัมมณปุเรซาตอวิคตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายใน และภายนอก

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี และรูปวิถี

| 🗋 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อวิคตปัจจัย ( น.๔๒๐ |  | วจนัตถะและ | คำอธิบาย | ใน | อวิคตปัจจัย | ( น.๔๒๐ | ) |
|---------------------------------------------|--|------------|----------|----|-------------|---------|---|
|---------------------------------------------|--|------------|----------|----|-------------|---------|---|

| 🗅 ตาราง แสดงการทาอำนาจปัจจัย ในปัญหาวารวิภังค์ แท่ง อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย |                                                                  |           |   |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------|---|--|--|
| วาระ                                                                          | วาระ ปัจจัย → ปัจจยุปบัน                                         |           |   |  |  |
| ๑. อัพ - อัพ                                                                  | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                            | ⊚ଠ : ബ@   | િ |  |  |
|                                                                               | <ul> <li>→ กามวิปากจิตตุปบาท ๒๓ กามกิริยาจิตตุปบาท ๑๑</li> </ul> |           |   |  |  |
|                                                                               | กิริยาอภิญญาจิตตุปบาท 🤉 ที่เป็นทิพพจักขุ ทิพพโสตะ                |           |   |  |  |
|                                                                               | (เว้น วิรตี อัปปมัญญา)                                           |           |   |  |  |
| ๒. อัพ - กุ                                                                   | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                            | 90 : mlu  | િ |  |  |
|                                                                               | <ul><li>→ มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑</li></ul>     |           |   |  |  |
|                                                                               | ที่เกี่ยวกับทิพพจักขุ ทิพพโสตะ (เว้น อัปปมัญญา)                  |           |   |  |  |
| ๓. อัพ - อกุ                                                                  | รูปอารมณ์ ๖ คือ ปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘                            | o]a : ພJa | હ |  |  |
|                                                                               | → อกุศสจิตตุปบาท ๑๒ (เว้น อัปปมัญญา)                             |           |   |  |  |
|                                                                               |                                                                  |           |   |  |  |

### สทธสังขยาวาระ

สรุปจำนวนสุทธบทแห่งอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจยปัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๓ ประเภท ด้วยกันคือ

- ๑.)อพุยากตบท อพยากโต อพยากตสส
  - อารมุมณปุเรชาตอวิคตปจุจเยน ปจุจโย. อพุยากโต กุสลสุส อารมมณปเรชาตอวิคตปจจเยน ปจจโย.
  - อพุยากโต อกุสลสุส
- อารมมณปเรชาตอวิคตปจจเยน ปจจโย.

### อารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจยสภาคะ

ปัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ปัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปเรชาตะ วัตถารัมมณปเรชาตวิปปยตตะ อารัมมณปเรชาตัตถิ

#### วจนัตถะ

อวิคตภาเวน นิโรธสุส อปุปตุติยา ตาทิสสุเสว ธมุมสุส อุปถมุภกตุเถน อุปการโก ธมุโม = อวิคตปจุจโย

ธรรมที่เป็นผู้อุปการะ โดยอรรถว่า เป็นผู้อุปถัมภ์แก่ปัจจยุปบันธรรม (ที่ยังมีอยู่) เช่นเดียวกันกับตน โดยภาวะที่ไม่ปราศจากไป คือยังไม่ถึงซึ่งความดับไป เรียกว่า **ควิศตปัจจัย** 

### คลิบายในควิคตปัจจัยโดยสังเขป

คำว่า **อวิคต** แปลว่า ไม่ปราศจากไป ในที่นี้หมายความว่า ปัจจัยธรรมซึ่งอุปการะแก่ปัจจยุปบัน-ธรรมนั้นยังมีอยู่ ยังไม่ปราศจากไป หรือยังไม่ดับไป และปัจจยุปบันธรรมซึ่งเป็นผู้รับอุปการะก็ยังคงมีอยู่ ยังไม่ปราศจากไปเช่นเดียวกันกับปัจจัยธรรม

### อุปมา ใน อวิคตปัจจัย

อุปมาเหมือน น้ำในมหาสมุทร ย่อมเป็นที่อาศัยแก่ฝูงปลาและเต่า เป็นต้น ให้ได้รับความสนุกสบาย ร่าเริงและเจริญเติบโตขึ้นได้นั้น น้ำในมหาสมุทรต้องมีอยู่ จึงจะอุปการะอุดหนุนแก่ฝูงปลาและเต่าทั้งหลายได้ ฝูงปลาและเต่าทั้งหลายนั้นก็ต้องมีอยู่เช่นเดียวกัน จึงจะรับอุปการะจากน้ำในมหาสมุทรนั้นได้ ถ้าหาก

ข้อนี้ฉันใด ธรรมที่เป็นอวิคตบัจจัย กับธรรมที่เป็นอวิคตบัจจยุปบันก็เช่นเดียวกันทั้ง ๒ ฝ่ายต้องมีอยู่ คือ ยังไม่ดับไป จึงจะเป็นผู้อุดหนุนและเป็นผู้รับการอุดหนุนกันได้ เหมือนหนึ่งน้ำในมหาสมุทรกับฝูงปลาและ เต่าฉันนั้น

ฝ่ายหนึ่งฝ่ายใดไม่มีแล้ว ก็ไม่สามารถจะอุดหนุน หรือรับอุดหนุนกันได้

🗋 🕳 ๗.) วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจย (น.๗๓)

(พระบาลีข้อที่ ๑๑ ใน นิสสยปัจจยนิทเทส )

#### อารัมภบท

ปจจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจจโย นิสุสยปจจโยติ ภควตา อุทุทิฏโล, โส ตาทิโส ปจจโย ปจจยนิทุเทเส, ยํ รูปํ นิสุสาย มโนธาตุ จ มโนวิณฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนธาตุยา จ มโนวิณฺญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูปํ มโนธาตุยา จ มโนวิณฺญาณธาตุยา จ ตํสมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ นิสุสยปจจเยน ปจฺจโยติ ภควตา นิทุทิฏโล.
ปัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในปัจจยุทเทสว่า นิสุสยปจฺจโย
ปัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในปัจจยนิทเทสว่า

ย์ รูป์ นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ต์ รูป์ มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต์สมฺปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ นิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

ขํ รูป นิสฺสาย มโนธาตุ จ มโนวิญฺณาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ตํ รูป มโนธาตุยา จ มโนวิญฺณาณธาตุยา จ ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ นิสฺสยปฺจฺเยน ปฺจฺจโย. มโนธาตุ ๓ และมโนวิญฺญาณธาตุ ๗๒ เจตสัก ๕๒ (เว้น อรูปวิปากจิต ๔) อาศัยหทัยวัตถุใดเกิดขึ้น หทัยวัตถุนั้น เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนวิญฺญาณธาตุ ๔๓ เจตสัก ๔๔ ที่ประกอบกับ มโนวิญฺญาณธาตุ ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปฺเรชาตนิสสยปัจจัย

🗅 จากพระบาลีและองค์ธรรมข้อที่ 🧝 หากจะแสดงองค์ธรรมของแต่ละปัจจัยสามารถแสดงได้ดังนี้ ๑ **ถ้าเป็นวัตถุปุเรชาตนิสสยบัจจัย** 

บัจจุบันหทัยวัตถุ เป็นบัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๗๒ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ

ถ้าเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

บัจจุบันหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ
(มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) )

🗅 จากพระบาลีข้อ 🔊 ท่านแสดงองค์ธรรมร่วมกันระหว่าง

### วัตถุปุเรชาตนิสสยบัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

หากจะแสดงองค์ธรรมตามหนังสือหลักสูตรสามารถแสดงได้ดังนี้ มโนธาตุ ๓ มโนวิญญาณธาตุ ๗๒ เจตสึก ๕๒ (เว้น อรูปวิปากจิต ๔) อาศัยหทัยวัตถุใดเกิดขึ้น หทัยวัตถุนั้น เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๗๒ (เว้น อรูปวิปากจิต ๔) เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบกับมโนธาตุ และมโนวิญญาณธาตุ ด้วยอำนาจวัตถุปุเรชาตนิสสยปัจจัย และวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

# 🗅 การทาองค์ธรรมของ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

|     | ปัจจัย (อารมณ์ ๖)                        | บัจจยุปบัน (ผู้รู้อารมณ์)                                      |  |  |  |
|-----|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 9.  | <del>รูปารผณ</del> ์                     | จักชุวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๔๓                 |  |  |  |
| ছি. | สัททารมณ์                                | र्तिलंग्निशुशास्त्रिक ७ भरिष्ठाल् ๓ และभरिप्निशुशास्त्रकाल् ๔๓ |  |  |  |
| ๓.  | <del>คันธารมณ์</del>                     | <del>พานวิญญาณจิต ๒ ฟโนธาตุ ๓ และฟโนวิญญาณธาตุ ๔๓</del>        |  |  |  |
| æ.  | รสารมณ์                                  | ชีวหาวิญญาณจิต ๒ มโนธาตุ ๓ และมโนวิญญาณธาตุ ๔๓                 |  |  |  |
| æ.  | โพฏฐัพพารมณ์                             | กายวิญญาณจิต ๒ ฟโนธาตุ ๓ และฟโนวิญญาณธาตุ ๔๓                   |  |  |  |
| b.  | ธัมมารมณ์ คือ <del>จิต ๘๙ เจ.๕๒</del>    | - มโนวิญญาณธาตุ ๔๓                                             |  |  |  |
|     | <del>ปสาทรูป ๕</del> นิปตันนสุขุมรูป ๑   | (ได้แก่ มโนทวาราวัชชนะ.๑ กามช่วนะ.๒๙ ตทา.๑๑ อภิญญา.๒ )         |  |  |  |
|     | ( <del>อาโป ภาวรูป ๒</del> <b>ททยรูป</b> | - เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                                          |  |  |  |
|     | <del>ชีวิตรูป อาหารรูป</del> )           | (เว้น อิสสา มัจฉะริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา )               |  |  |  |
|     | <del>อนิปผันนสุขุมรูป ๑๐ นิพพาน</del>    |                                                                |  |  |  |
|     | <del>บัญญัติ</del>                       |                                                                |  |  |  |

<sup>•</sup> วัตถุใน **นิปผันนรูป** มี ๖ แต่จะเป็นวัตถุ (ตั้งอยู่) ด้วย + เป็นอารมณ์ด้วย มีเพียง หทยวัตถุ เท่านั้น

### 🗅 ตารางแสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

| อารมณ์ - ผูรูอารมณ์                                                        | อำนาจปัจจัย                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | รวม                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)                                               | 90 : ബില                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ถ้าหทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| → มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ตทารัมมณจิต 🧽 (๒ ครั้ง)                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| → ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ตทารัมมณจิต 🧽 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤋                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต 📀 (๒ ครั้ง)                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| . ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป | @@: m@                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ಡ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุ ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| → แก <sup>่</sup> มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๕ หรือโลภมูลช่วนะ ๗ ในปวัตติกาล      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                            | <ul> <li>. (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)</li> <li>ถ้าททัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป</li> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> <li>ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)</li> <li>(ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติบัตตหทัยวัตถุ ๔๙</li> <li>→ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)</li> <li>ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒</li> <li>และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑</li> <li>มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)</li> <li>ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุ ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ</li> </ul> | <ul> <li>. (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)</li> <li>๑๐: ๓๒</li> <li>ถ้าหทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป</li> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> <li>ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)</li> <li>(ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙</li> <li>→ ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)</li> <li>ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒</li> <li>และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑</li> <li>มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)</li> <li>ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตตวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป</li> <li>๑๒: ๓๒</li> <li>หรือ ฐีติปัตตททัยวัตถุ ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ</li> </ul> |

<sup>\*</sup> พฎนาข้อที่ ๒, ๓ ของนิสสยบัจจยนิทเทส

### 🗅 ตารางแสดงการเปรียบเทียบวาทะ แห่ง วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

| กาล         | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                   | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )           |  |
|-------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
| ปวัตติกาล   | ไม่มีแสดงโดยเฉพาะ หากต้องการแสดง อาจได้ดังนี้  |                                           |  |
|             | หทัยวัตถุรูป ที่เกิดพร้อมกันกัจิตดวงก่อน       | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙                   |  |
|             | → จิต ๔๓ ดวงคือ มโนทวา.๑ กามช่วนะ.๒๙ (๗ ครั้ง) | → จิต ๔๓ ดวงคือ มโนทวา.๑ กามช่วนะ.๒๙      |  |
|             | ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญ.๒ เจ.๔๔          | (๗ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญ.๒ |  |
|             |                                                | เจตสึก ๔๔                                 |  |
| มรณาสันนกาล | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ 🕬   |                                           |  |
|             | ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป                  | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙                   |  |
|             | → จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวา.๑ มรณาสันนกามช่วนะ.๒๙   | → จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวา.๑ มรณาสันนกาม-     |  |
|             | (๕ ครั้ง) ตทา. ๑๑ (๒ ครั้ง) เจ.๔๔              | ชวนะ.๒๙ (๕ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) เจ.๔๔  |  |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน นิสสยปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและแสดง องค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

นิสสยปจจโย

แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)

ย์ รูป์ นิสุสาย มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ วตฺตนฺติ ต์ รูป์ มโนธาตุยา จ มโนวิญญาณธาตุยา จ ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ นิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาลีข้อที่ ๑๑ ยํ รูป - เป็นอนิยมกัมมบท บทที่ยังมิได้บ่งลงไปว่าเป็นรูปชนิดไหน เพียงให้ทราบว่า เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ปัจจยุปบันธรรม โดยฐานะเป็นที่อาศัยเกิดและเป็นอารมณ์ แต่อย่างไร ก็ตามอาจพิจารณาดูได้จากกัดตุบท คือ มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ ที่เป็นผู้อาศัยเกิดและ เป็นผู้รู้อารมณ์ พึงทราบได้ว่า

**ย์ รูป** - นี้ก็คือ หทัยวัตถุนั้นเอง ได้แก่
หทัยวัตถุที่เกิดกับจิตดวงก่อนๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น (ตามมติของท่านโบราณจารย์)
หรือ ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙ (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)

**นิสฺสาย** - เป็นกิริยาวิเสสนบท แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรมว<sup>่</sup>ามีการอาศัยเกิด และโดยความเป็นอารมณ์

**มโนธาตุ จ มโนวิญญาณธาตุ จ -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงธรรมที่อาศัยหทัยวัตถุเกิดขึ้น และโดยความเป็นอารมณ์

วตุดนุติ - เป็นอาขยาตกิริยาบท กัดตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรม

ตั้รูป์ - เป็นนิยมกัตดุบท บทที่บ่งถึงปัจจัยธรรมโดยแน่ชัด ตามที่ได้แสดงไว้ว่า ยั้รูป์ ที่เป็นอนิยมกัมมบท นั้นเอง อ.ธ.ได้แก่ หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงก่อนๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น หรือฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙

### วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปกิณณกฆฎนา

# **มโนธาตุยา จ มโนวิญฺณาณธาตุยา จ ต่สมุปยุตฺตกานญูจ ธมุมานํ** - เป็นสัมปทานบท

แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๙๙ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) หมายเหตุ:- ไม่แสดงองค์ธรรมของมโนธาตุ เพราะแสดงแยกองค์ธรรมระหว่าง วัตถุปุเรชาตนิสสย และ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสย ดูคำอธิบายได้ข้างต้น

นิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ว่าในบรรดาบัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน ตามที่จะเป็นไปได้นั้น (พฎนา) (หน้า ๗๕ เฉพาะ ข้อ ๒, ๓ ที่เป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยพฎนา)

๑. (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
 ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ
แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๒ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)
( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๕๙ ทำการช่วยอุปการะแก่
ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)
อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒

และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)
ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)

ปัจจัยที่ทำการช่วยในขณะนั้นก็มี ๖ ปัจจัย คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ วัตถารัมมณปุเรชาตัตถิ วัตถารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

๒. ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป
 หรือ ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๗ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ แก่มรณาสันน โลภมูลช่วนะ ๕ หรือ โลภมูลช่วนะ ๗ ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความฝักใฝ่หนักแน่นเป็นบัจจยุปบันแล้ว ปัจจัยที่ทำการช่วยในขณะนั้นก็มี ๘ ปัจจัย คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ วัตถารัมมณปุเรชาตัตถิ วัตถารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

| ข้อที่    | ปัจจัย -                                          | <ul><li>→ ปัจจยุปบัน</li></ul>               | อำนาจปัจจัย            | รวม |
|-----------|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------|-----|
| <b>9.</b> | ( ตามมติของท่านโบราณาจารเ                         | ย์ )                                         | ⊚ഠ : ബില               | િ   |
|           | <ul> <li>ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกั</li> </ul> |                                              |                        |     |
|           | <ul> <li>⇒ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มระ</li> </ul>      |                                              |                        |     |
|           | ตทารัมมณจิต 🦂 (๒ ครั้                             | <b>*</b> 4)                                  |                        |     |
|           | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภาย                         | หลัง )                                       |                        |     |
|           | <ul><li>ฐัติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙</li></ul>         |                                              |                        |     |
|           | → ในปวัตติกาล คือ                                 | อ มโนทวาราวัชชนจิต 🧑 กามชวนจิต 🏿 ๙ (๗ ครั้ง) |                        |     |
|           | ดง                                                | ทารัมมณจิต 🧝 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒   |                        |     |
|           | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโ                          | นทวาราวัชชนจิต 🧓 มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙       |                        |     |
|           | (æ                                                | ′ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)            |                        |     |
| ା .       | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกั                  | บจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป  | ⊚la : ພ <sub>l</sub> a | હ   |
|           | หรือ ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่                  | ที่ได้รับการใผ่ใจ                            |                        |     |
|           | <ul><li>→ มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๘</li></ul>         | (๕ ครั้ง) หรือ โลภมูลชวนะ ๘ (๗ ครั้ง)        |                        |     |
|           | ในปวัตติกาล                                       |                                              |                        |     |

<sup>\*</sup> พฎนาข้อที่ ๒, ๓ ของปกิณณกพฎนา หน้า ๔๓๗

หมายเหตุ:- วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตมฎนา มีการแสดงคล้อยตาม วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยมฎนา ทุกประการ

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย (น.๑๔๘)

ในนิสสยปัจจยุทเทสนี้ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

# \*นัยที่ 🤊 ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )

- ในปวัตติกาล (มิได้แสดงโดยเฉพาะ)
- ในมรณาสันนกาล หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล เป็น **วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย**
- ในปวัตติกาล (มิได้แสดงโดยเฉพาะ)
- ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัป.) เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

# นัยที่ 🖢 ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )

- ทั้งในปวัตติกาล และ ในมรณาสันนกาล
   ปัจจุบันหทัยวัตถุ คือหทัยวัตถุที่กำลังตั้งอยู่ ในขณะเป็นที่อาศัย และเป็นอารมณ์ด้วย
   เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย
- ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)
- ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัป.) เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ในขณะที่มิได้รับการช่วยอุปการะจาก วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน ก็ดี,
- รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป เป็นต<sup>้</sup>นก็ดี เป็น **วัดถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจนิก**

### หมายเหตุ:-

- ๑.) หากแสดง นัยที่ ๑ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
  - ในปวัตติกาล ไม่มีแสดงโดยเฉพาะ หากแสดงเพิ่มเติมในปวัตติกาล อาจแสดงได้ดังนี้
     ชั้นยที่ ๑ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
    - ในปวัตติกาล หทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงก่อน
    - ในมรณาสันนกาล หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล เป็น **วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย**
    - ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)
    - ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา )

เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน

- ๒.) นักศึกษาพึงทราบ องค์ธรรมที่แสดงข้างต้นมีความแตกต่างกันจากหนังสือหลักสูตร เช่น ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน แสดงดังนี้
  - นัยที่ ๑ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
    - มรณาสันนจิต ๘ ขณะ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๕ ครั้ง ตทารัมมณะ ๒ ครั้ง เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจยุปบัน

นัยที่ ๒ (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)

- จิต ๙ ขณะ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๕ ครั้ง ในจำนวนช่วนะ ๒๙ ตทารัมมณจิต ๒ ครั้ง ในจำนวนอภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) เมื่อในขณะที่ได้รับการ ช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน

ตามนัยที่ ๒ นี้ หนังสือหลักสูตรไม่ได้แสดงแยกปวัตติกาลและมรณาสันนกาล

### **คำอธิบาย** (หน้า ๑๔๘)

ใน วัตถารัมมณปุเรซาตนิสสยปัจจนิก นี้ มี ๒ อย่าง คือ ที่แน่นอน และไม่แน่นอน

### - แน่นอน

คือ จิต ๔๘ ดวง ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ มหัคคตจิต ๒๗ พร้อมด้วยอภิญญาต่างๆ (เว้น อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒) โลกุตตรจิต ๘ เจ.๓๘ และ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น

### - ไม่แน่นอน

คือ จิต ๔๑ ดวง ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (อกุศลจิต ๑๒ หลีตุปปาทจิต ๑ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาจิต ๘) ตทารัมมณจิต ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)

บรรดาเจตสึก ๘ ดวงนี้ แม้ว่าจะประกอบกับกามช่วนะก็จริง แต่ที่เว้นออกนั้น ก็เนื่องจาก เจตสึกทั้ง ๘ ดวงนี้ มีหทัยวัตถุเป็นอารมณ์ไม่ได้นั่นเอง การที่เป็นดังนี้ก็เพราะว่า หทัยวัตถุของตนนี้มิใช่สมบัติของผู้อื่นประการหนึ่ง, มิใช่เป็นสิ่งของที่อยู่ภายนอกประการหนึ่ง, มิใช่เป็นตัวสุจริตทุจริตประการหนึ่ง

เหตุนี้แหละจึงเป็นอารมณ์ของ อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ ไม่ได้ ทั้งหทัยวัตถุ ของตนนี้ก็มิใช่เป็น วีติกกมิตัพพวัตถุ มิใช่เป็นทุกขิตสัตว์ สุขิตสัตว์ อีกด้วย ฉะนั้นจึงเป็นอารมณ์ของ วิรตี อัปปมัญญา ไม่ได้

# 🗅 🛮 ตาราง แสดงองค์ธรรมในสรุปเนื้อความ 📾 ประการ ของ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

| วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย                               | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยุปบัน             | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจนิก            |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------------------------------|
| <b>นัยที่ </b> (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)                  | นัยที่ 🤊 (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)          | – ବିଜ ଜଟ ାବଜାଗିଁମ ଝାଅ                    |
| - หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๗                     | - ବିต ๔๑ ଜୀଧ ନିପ                             | ในขณะที่มิได้รับการช่วยอุปการะจาก        |
| ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล                | มโนทวาราวัชชนจิต ๑                           | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย             |
| (ในปวัตติกาล มิได้แสดงโดยเฉพาะ)                            | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)              | โดยแน่นอนและไม่แน่นอน ก็ดี,              |
|                                                            | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ครั้ง)                      | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป |
|                                                            | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                          | พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป              |
|                                                            | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะวิรตี อัป.)     | อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป         |
|                                                            | เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจาก         |                                          |
|                                                            | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย                 |                                          |
| <b>นัยที่ ๒</b> (ตามมติของท <sup>่</sup> านอาจารย์ภายหลัง) | <b>นัยที่ ๒</b> (ตามมติของทานอาจารย์ภายหลัง) |                                          |
| - ปัจจุบันหทัยวัตถุ คือหทัยวัตถุที่กำลังตั้งอยู่           | - ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ                 |                                          |
| ในขณะเป็นที่อาศัย และเป็นอารมณ์ด้วย                        | มโนทวาราวัชชนจิต ๑                           |                                          |
|                                                            | กามช่วนจิต ๒๙ (๗ครั้ง)                       |                                          |
|                                                            | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                     |                                          |
|                                                            | อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)                |                                          |
|                                                            | - และในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวงคือ             |                                          |
|                                                            | มโนทวาราวัชชนจิต 🤉                           |                                          |
|                                                            | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ศรั้ง)              |                                          |
|                                                            | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ครั้ง)                      |                                          |
|                                                            | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                          |                                          |
|                                                            | (เว้น ฮิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะวิรตี ฮัป.)     |                                          |
|                                                            | เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจาก         |                                          |
|                                                            | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย                 |                                          |

# 🗅 ตาราง แสดงองค์ธรรมแน่นอนและไม่แน่นอน ใน วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

| วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย                     | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจยุปบัน                                                   | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจนิก                                                     |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| นัยที่ 🤌 (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)              | แน่นอน                                                                             | แน่นอน                                                                            |
| - หทัยวัตถุ ที่เกิดพร <b>้</b> อมกับจิตดวงที่ ๑๗ | - ไม่มี                                                                            | - จิต ๔๘ ดวงคือ ทวิ.๑๐ มโนธาตุ ๓ มทัคคตจิต ๒๗ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘              |
| ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล      |                                                                                    | - และ รูปทั้งทมด มีจิตตชรูป เป็นต้น                                               |
| (ในปวัตติกาล มิได้แสดงโดยเฉพาะ)                  | ไม่แน่นอน                                                                          | ไม่แน่นอน                                                                         |
|                                                  | – จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) | - จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง)        |
|                                                  | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)                 | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัปปมัญญา)                |
| นัยที่ 🖢 (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)           | แน่นอน                                                                             | แน่นอน                                                                            |
| - บัจจุบันหทัยวัตถุ คือหทัยวัตถุที่กำลังตั้งอยู่ | - ไม่มี                                                                            | - จิต ๔๘ ดวง คือ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ มทัคคตจิต ๒๗                       |
| ในขณะเป็นที่อาศัย และเป็นอารมณ์ด้วย              |                                                                                    | พร้อมด้วยอภิญญาต่างๆ (เว้น อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒) โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘            |
| (แสดงทั้งในปวัตติกาล และในมรณาสันนกาล)           |                                                                                    | - และ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น                                               |
|                                                  | ไม่แน่นอน                                                                          | ไม่แน่นอน                                                                         |
|                                                  | <b>ในปวัตติกาล :</b> จิต ๔๓ ดวง คือ                                                | <b>ในปวัตติกาล :</b> จิต ๔๓ ดวง คือ                                               |
|                                                  | มโนทวารา. ๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง) | มโนทวารา.๑ กามช่วนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง) |
|                                                  | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัปปมัญญา)                  | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)                 |
|                                                  | ในมรณาสันนกาล : จิต ๔๑ ดวง คือ                                                     | <b>ในมรณาสันนกาล :</b> จิต ๔๑ ดวง คือ                                             |
|                                                  | มโนทวาราวัชชนจิต 🤋 มรณสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)  ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง)          | มโนทวาราวัชชนจิต 🧓 มรณสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)  ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง)         |
|                                                  | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)                  | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัปปมัญญา)                 |

# 🗅 จำแนก วัดถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ (น.๑๔๙)

ใน วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย นี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย นั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๔ อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (วตถุ) เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ปุเรชาต) เป็นที่อาศัยด้วย (นิสุสย)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจุบันกาล เมื่อว่าโดย **สัตติ** 

คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

- ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง

- อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม ตั้งอยู่ อย่างหนึ่ง

# ปัญทาวารวิภังค์ แท่ง วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย (น. ๒๘๔)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๑ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนกปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในวัตถารัมมณปเรชาตนิสสยปัจจัย มี ๑ บท ๓ วาระ ดังนี้

อพยากตบท มี ๓ วาระ ๑. อพยากตปทาวสาน ในอพยากตบท ( ฮัพ - ฮัพ ) ในอพุยากตบท (อัพ - กุ) ๒. กุสลปทาวสาน ในอพุยากตบท ( อัพ - อกุ ) ๓. อกุสลปทาวสาน

|     | วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย |         |   |  |  |  |
|-----|------------------------------|---------|---|--|--|--|
|     | ๑ บท ๓ วาระ                  |         |   |  |  |  |
|     | ( สุทธสังขยาวาระ = 0:0:๓ )   |         |   |  |  |  |
|     | <b>บท/วาระ</b> กรณบท ป       |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
|     |                              |         |   |  |  |  |
| 9   | อพฺ อพฺ.                     | ഠെ : ഒ  | ھ |  |  |  |
| [B] | อพฺ กุ.                      | ഠെ : ഒ  | ھ |  |  |  |
| ഩ   | อพฺ อกุ.                     | യെ : ബയ | હ |  |  |  |
|     | รวมเป็น ๘ สภาคะ (-ตนเอง) ๗   |         |   |  |  |  |

#### ก.) อพยากตบท

- อพยากตปทาวสาน ใน อพยากตบท (อัพ - อัพ)

(u.non)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส วตุการมุมณปุเรชาตนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย. อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>อพยากตธรรม</u> ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม

เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

- หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

อพุยากตสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มโนทวาราวัชชนจิต ๑ หสีตุปปาทจิต ๑ มหากิริยาจิต ๘ ตทารัมมณจิต ๑๑

กิริยาอภิญญาจิต 🤊 เจตสึก ๓๓ (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล

เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสย วตุถารมุมณปุเรชาตนิสสยปจุจเยน

> ปัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอปการะในคราวเดียวกัน คือ วัดการัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ วัดการัมมณปุเรชาต-

วิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจจโย

#### แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ เป็นกิริยาบท

# ความเป็น วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย ภูมิ

เป็นไปใน ปุกุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ว่าโดย บคคล

เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้ ว่าโดย วิถี

> ..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี มรณาสันนวิถี

- กสลปทาวสาน ใน อพยากตบท (อัพ - ก)

(น.๒๘๕)

วิธิพระบาลี : อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส วตุการมุมณปุเรชาตนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่<u>กุศลธรรม</u> ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

- หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

กุสลสุส ธมุมสุส เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑ (เว้นวิรตี อัปปมัญญา)

ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรือเกิดในปวัตติกาล และมรณาสันนกาล

วตุการมุมณปุเรชาตนิสสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวัตการัมมณปุเรชาตนิสสย

บัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาต-วิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี มรณาสันนวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกู)

(น.๒๘๕)

วิธิพระบาลี : อพุยากโต ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส วตุถารมุมณปุเรชาตนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่<u>อกุศลธรรม</u> ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย.

จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

- หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป

ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

**อกุสลสุส ธมุมสุส** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒

(เว้นอิสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ) ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรือเกิดในปวัตติกาล

และมรณาสั้นนกาล

วตุการมุมณปุเรชาตนิสสยปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวัตการัมมณปุเรชาตนิสสย

ปัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ

อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

ความเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

...ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

# 🗋 สุทธสังขยาวาระ (น.๒๘๖)

|  | แสดงการหาอำนาจปัจจัยในปัญ | หาวารวิภังค์แห่ง | าวัตถารัมมณปุ | เรชาตนิสสยปัจจัย |
|--|---------------------------|------------------|---------------|------------------|
|--|---------------------------|------------------|---------------|------------------|

| วาระ                | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                        | อำนาจปัจจัย | รวม |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|
| . อัพ - อัพ         | ททัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิต           | 90 : mlm    | કે  |
|                     | ขึ้นไปในมรณาสันนกาล                                                        |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติบัตตหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์               |             |     |
|                     | → มโนทวารวัชชนจิต ๑ หลีดุปปาทจิต ๑ มหากิริยาจิต ๘                          |             |     |
|                     | ตทารัมมณจิต 🧓 กิริยาอภิญญาจิต 🤋 (อิทธิวิธ.)                                |             |     |
|                     | เจตสึก ๓๓ (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล                       |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดในปวัตติกาลและมรณาสันนกาล                           |             |     |
| ธ. อัพ - กุ         | ททัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิต           | 90 : mla    | ල්  |
|                     | ขึ้นไปในมรณาสันนกาล                                                        |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติบัตตหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์               |             |     |
|                     | <ul> <li>→ มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑ (อิทธิวิธ.)</li> </ul> |             |     |
|                     | (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล                                 |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดในปวัตติกาลและ มรณาสันนกาล                          |             |     |
| m. อัพ <b>-</b> อกุ | หทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิต           | @le : mle   | હ   |
|                     | ขึ้นไปในมรณาสันนกาล                                                        |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติปัตตหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์               |             |     |
|                     | → อกุศลจิตตุปบาท ๑๒ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ)                          |             |     |
|                     | ที่เกิดในมรณาสันนกาล                                                       |             |     |
|                     | หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดใน ปวัตติกาลและมรณาสันนกาล                          |             |     |
|                     |                                                                            |             |     |

สรุปจำนวนสุทธบทแห่งวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยปัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๓ ประเภท ด้วยกันคือ อพฺยากตบท ๑.) อพฺยากโต อพฺยากตสฺส วตฺถารมฺมณปุเรชาตนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย. ๒.) อพฺยากโต กุสฺลสฺส วตฺถารมฺมณปุเรชาตนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย. ๓.) อพฺยากโต อกุสลสฺส วตฺถารมฺมณปุเรชาตนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

# 📋 วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจยสภาคะ (น.๒๘๖)

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

### ๘.) วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจย (น.๑๒๙)

(พระบาลีข้อที่ ๑ ใน วิปปยุตตบัจจยนิทเทส )

### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย วิปุปยุตฺตปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโจ, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๑) รูปิโน ธมฺมา อรูปิน ธมฺมาน วิปฺปยุตฺตปจจเยน ปจฺจโยติ ภควตา นิฎฺทิฎฺโร. บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า วิปฺปยุตฺตปจฺจโย บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า
  - ๑) รูปิโน ธมฺมา อรูปิน์ ธมฺมาน์ วิปฺปยุตฺตปจฺจเยน ปจฺจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

(น.๑๒๙)

- ๑) ๑) รูบิโน ธมฺมา ๓) อรูบิน ธมฺมาน ๔) วิปฺปยุตฺตปจฺจเยน ๒) ปฺจฺจโย.
  - ปัจจุบันหทัยวัตถุนั้น
- ๒) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ
- ๓) แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสีก ๔๔ ที่ประกอบกับมโนวิญญาณธาตุ
- ส) ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย
- 🗅 จากพระบาลีและองค์ธรรมข้อที่ 🤊 หากจะแสดงองค์ธรรมของแต่ละปัจจัยสามารถแสดงได้ดังนี้
- ถ้าเป็นวัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

วัตถุรูป ๖ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่วิญญาณธาตุ ๗ เจตสึกที่ประกอบ

ถ้าเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

บัจจุบันหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ
( มโนวิญญาณธาตุ ๔๓ ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) )

🗅 จากพระบาสีข้อ 🤊 ท่านแสดงองค์ธรรมร่วมกันระหว่าง

สทชาตวิปปยุตตปัจจัย วัตถุปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัยและวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

หากจะแสดงองค์ธรรมตามหนังสือหลักสู่ตรสามารถแสดงได้ดังนี้ วัตถุรูป ๖ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่วิญญาณธาตุ ๗ เจตสึกที่ประกอบ (เว้นอรูปวิปากจิต ๔) ด้วยอำนาจสหชาตวิปปยุตตและปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย

### 🗅 ตารางแสดงการทาอำนาจปัจจัย ใน วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

| พระบาลี | อา        | รมณ์ – ผู้รู้อารมณ์                                                       | อำนาจปัจจัย | รวม |
|---------|-----------|---------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|
| 9.      | <b>9.</b> | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                                              | 90 : ml     | િ   |
|         |           | ถ้าหทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป |             |     |
|         |           | <ul> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> </ul>   |             |     |
|         |           | ตทารัมมณจิต 📀 (๒ ครั้ง)                                                   |             |     |
|         |           | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง ) ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙                      |             |     |
|         |           | → ในปวัตติกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)               |             |     |
|         |           | ตทารัมมณจิต 🧝 (๒ ศรั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                               |             |     |
|         |           | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🤋                                  |             |     |
|         |           | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง)                   |             |     |
|         | ๒.        | ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป  | oga : aga   | હ   |
|         |           | หรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุ ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                               |             |     |
|         |           | → แก่มรณาสันนโลภมูลซ่วนะ ๕ หรือโลภมูลซ่วนะ ๗ ในปวัตติกาล                  |             |     |

<sup>\*</sup> พฎนาข้อที่ ๒, ๓ ของวิปปยุตตปัจจยนิทเทส (น. ๔๕๓)

### 🗅 ตารางแสดงการเปรียบเทียบวาทะ แห่ง วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

| กาล         | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                  | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )          |
|-------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------|
| ปวัตติกาล   | ไม่มีแสดงโดยเฉพาะ ทากต้องการแสดง อาจได้ดังนี้ |                                          |
|             | หทัยวัตถุรูป ที่เกิดพร้อมกันกัจิตดวงก่อน      | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙                  |
|             | → จิต ๔๓ ดวงคือ มโนทวา.๑ กามชวนะ.๒๙ (๗ ครั้ง) | → จิต ๔๓ ดวงคือ มโนทวา.๑ กามช่วนะ.๒๙     |
|             | ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญ.๒ เจ.๔๔         | (๗ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง)               |
|             |                                               | อิทธิวิธอภิญ.๒ เจตสึก ๔๔                 |
| มรณาสันนกาล | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ |                                          |
|             | ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป                 | ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙                  |
|             | → จิต ๙๑ ดวงคือมโนทวา.๑ มรณาสันนกามช่วนะ.๒๙   | → จิต ๔๑ดวงคือมโนทวา.๑ มรณาสันนกาม-      |
|             | (๕ ครั้ง) ตทา. 📀 (๒ ครั้ง) เจ.๔๔              | ชวนะ.๒๙ (๕ ครั้ง) ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) เจ.๔๔ |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน วิปปยุตตบัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ แสดงองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

วิปุปยุตฺตปจฺจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน) รูปิโน ธมฺมา อรูปีน์ ธมฺมาน์ วิปุปยุตฺตปจฺจเยน ปจฺจโย

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาสีข้อที่ ๑ รูปิโน ธมฺมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
หทัยวัตถุที่เกิดกับจิตดวงก่อนๆ มีปฏิสนธิจิต เป็นต้น (ตามมดิของท่านโบราณจารย์)
หรือ จุีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙ (ตามมดิของท่านอาจารย์ภายหลัง)

**อรูปิน์ ธมุมาน์** - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ ตทารัมมณจิต ๑๑ อภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กกกจจะ วิรตี อัปปมัญญา)

วิปุป**ยุดุตปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ว่าในบรรดาปัจจัยที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน ตามที่จะเป็นไปได้นั้น (ฆฎนา) (น.๑๒๙-๑๓๐, ข้อ ๒, ๓ ฆฎนาของวัตถารัมมณปุเรซาตวิปปยุตตบัจจัย) ๑.) (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)

้ ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิตขึ้นไป ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)

ฐีติปัตตหทัยวัตถุ ๔๙ ทำการช่วยอุปการะ แก่

**ในปวัตติกาล** คือมโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิณณาจิต ๒

และ **ในมรณาสันนกาล** คือมโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)

- ในบรรดาปัจจัยทั้ง ๖ คือ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ ที่ทำกสรช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะอย่างเดียวเท่านั้น เป็นพิเศษ
- ๓.) ถ้าหทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป
  ทรือ ฐีติบัตตหทัยวัตถุ ๔๗ ที่ได้รับการใฝ่ใจ เป็นปัจจัย คือทำการช่วยอุปการะ
  แก่มรณาสันนโลภมูลชวนะ ๕ หรือโลภมูลชวนะ ๗ ในปวัตติกาลที่เป็นผู้มีความผักใฝ่หนักแน่น
  เป็นปัจจยุปบันแล้ว
  ในบรรดาปัจจัยทั้ง ๘ คือ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ
  วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ
  อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะอย่างเดียวเท่านั้น
  เป็นพิเศษ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

### ] วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปกิณณกฆฎนา

| ข้อที่    | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                           | อำนาจปัจจัย | รวม |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|
| <b>9.</b> | ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )                                                  | 90 : mlu    | ક   |
|           | o ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป |             |     |
|           | <ul> <li>→ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)</li> </ul>      |             |     |
|           | ตทารัมมณจิต 🕫 (๒ ศรั้ง)                                                       |             |     |
|           | ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )                                               |             |     |
|           | o ฐีติปัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙                                                     |             |     |
|           | → ในปวัตติกาล        คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)            |             |     |
|           | ตทารัมมณจิต 🥫 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒                                   |             |     |
|           | และ ในมรณาสันนกาล คือ มโนทวาราวัชชนจิต 🥫 มรณาสันนกามชวนจิต 🏿 ๙                |             |     |
|           | (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต 👓 (๒ ครั้ง)                                             |             |     |
| · ·       | ถ้าหทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป   | ©@ : ബ@     | હ   |
|           | หรือ ฐีดิบัตตหทัยวัตถุรูป ๔๙ ที่ได้รับการใฝ่ใจ                                |             |     |
|           | → มรณาสันนโลภมูลช่วนะ ๕ หรือ โลภมูลช่วนะ ๗ ในปวัตติกาล                        |             |     |
|           |                                                                               |             |     |

<sup>\*</sup> พฎนาข้อที่ ๒, ๓ ของปกิณณกพฎนา หน้า ๔๓๗

หมายเหตุ:- วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตมฎนา มีการแสดงคล้อยตามวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยมฎนา ทุกประการ

# สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ใน วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย (น.๑๖๓)

ในวิปปยุตตบัจจยุทเทสนี้ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

# \***นัยที่ ๑** ( ตามมติของท่านโบราณาจารย์ )

- ในปวัตติกาล (มิได้แสดงโดยเฉพาะ)
- ในมรณาสันนกาล หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล เป็น **วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย**
- ในปวัตติกาล (มิได้แสดงโดยเฉพาะ)
- ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัป.) เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

# น**ัยที่ ๒** ( ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง )

- ทั้งในปวัตติกาล และ ในมรณาสันนกาล
   ปัจจุบันหทัยวัตถุ คือหทัยวัตถุที่กำลังตั้งอยู่ ในขณะเป็นที่อาศัย และเป็นอารมณ์ด้วย
   เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย
- ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)
- ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัป.) เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจยุปบัน

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ในขณะที่มิได้รับการช่วยอุปการะจาก วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย โดยแน่นอนและไม่แน่นอน ก็ดี,
- รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป เป็นต้นก็ดี เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจนิก

หมายเหตุ:-

- ๑.) หากแสดง นัยที่ ๑ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
  - ในปวัตติกาล ไม่มีแสดงโดยเฉพาะ หากแสดงเพิ่มเติมในปวัตติกาล อาจแสดงได้ดังนี้ \*นัยที่ ๑ (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
    - ในปวัตติกาล หทัยวัตถุรูปที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงก่อน
    - ในมรณาสันนกาล หทัยวัตถุที่เกิดพร<sup>้</sup>อมกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป ในมรณาสันนกาล เป็น **วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย**
    - ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)
    - ในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวง คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัปปมัญญา )

เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยบัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจยุปบัน

- ๒.) นักศึกษาพึงทราบ องค์ธรรมที่แสดงข้างต้นมีความแตกต่างกันจากหนังสือหลักสูตร เช่น ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน แสดงดังนี้
  - นัยที่ 🤊 (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)
    - มรณาสันนจิต ๘ ขณะ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๕ ครั้ง ตทารัมมณะ ๒ ครั้ง เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจยุปบัน

นัยที่ ๒ (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)

- จิต ๙ ขณะ คือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามช่วนจิต ๕ ครั้ง ในจำนวนช่วนะ ๒๙ ตทารัมมณจิต ๒ ครั้ง ในจำนวนตทารัมมณะ ๑๑ อภิญญา ๑ ครั้ง ในจำนวนอภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๕๕ ที่ประกอบ (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) เมื่อในขณะที่ได้ รับการช่วยอุปการะจากวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

### เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจยุปบัน

ตามนัยที่ ๒ นี้ หนังสือหลักสูตรไม่ได้แสดงแยกปวัตติกาลและมรณาสันนกาล

### **คำอธิบาย** (หน้า ๑๔๘)

ใน วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจนิก นี้ มี ๒ อย่าง คือ ที่แน่นอน และไม่แน่นอน

#### - แน่นอน

คือ จิต ๔๘ ดวง ได้แก่ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓ มหัคคตจิต ๒๗ พร้อมด้วยอภิญญาต่างๆ (เว้น อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒) โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘ และ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น

### - ไม่แน่นอน

คือ จิต ๔๑ ดวง ได้แก่ มโนทวาราวัชชนจิต ๑ กามชวนจิต ๒๙ (อกุศลจิต ๑๒ หลีดุปปาทจิต ๑ มหากุศลจิต ๘ มหากิริยาจิต ๘) ตทารัมมณจิต ๑๑ อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)

บรรดาเจตสึก ๘ ดวงนี้ แม้ว่าจะประกอบกับกามชวนะก็จริง แต่ที่เว้นออกนั้น ก็เนื่องจาก เจตสึกทั้ง ๘ ดวงนี้ มีหทัยวัตถุเป็นอารมณ์ไม่ได้นั่นเอง การที่เป็นดังนี้ก็เพราะว่า หทัยวัตถุของตนนี้มิใช่สมบัติของผู้อื่นประการหนึ่ง, มิใช่เป็นสิ่งของที่อยู่ภายนอกประการหนึ่ง, มิใช่เป็นตัวสุจริตทุจริตประการหนึ่ง

เหตุนี้แหละจึงเป็นอารมณ์ของ อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ ไม่ได้ ทั้งหทัยวัตถุ ของตนนี้ก็มิใช่เป็น วีติกกมิตัพพวัตถุ มิใช่เป็นทุกขิตสัตว์ สุขิตสัตว์ อีกด้วย ฉะนั้นจึงเป็นอารมณ์ของ วิรตี อัปปมัญญา ไม่ได้

| แสดง อ.เ                | ธ.ในสรุปเนื้อความ | ഩ | ประการ | ของ | วัตถารัมมณะ | lเรซาตวิปปย | ยตตปัจจัย |
|-------------------------|-------------------|---|--------|-----|-------------|-------------|-----------|
| VV V1 7 1 1 1 1 1 1 1 1 |                   |   |        |     |             |             |           |

| วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย     | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจยุปบัน      | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจนิก |
|-------------------------------------|------------------------------------------|----------------------------------|
| นัยที่ ๑                            | นัยที่ 🤊 (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)      | - จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ในขณะที่      |
| (ตามมติของท่านโบราณาจารย์)          | – ବିต ๔๑ ଜୀଧ คือ                         | มิได้รับการช่วยอุปการะจาก        |
| - หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกับจิตดวงที่ | มโนทวาราวัชชนจิต ๑                       | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย  |
| ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป    | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)          | โดยแน่นอนและไม่แน่นอน ก็ดี,      |
| ในมรณาสันนกาล                       | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ครั้ง)                  | - รูปทั้งหมดคือ จิตตชรูป         |
| (ในปวัตติกาลมิได้แสดงโดยเฉพาะ)      | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                      | ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป         |
|                                     | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะวิรตี อัป.) | อาหารชรูป อุตุชรูป               |
|                                     | เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจาก     | อสัญญสัตตกัมมชรูป                |
|                                     | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย          | ปวัตติกัมมชรูป                   |
|                                     |                                          |                                  |
| นัยที่ ๒                            | นัยที่ 🖢 (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)   |                                  |
| (ตามมติของท่านอาจารย์ภายหลัง)       | - ในปวัตติกาล จิต ๔๓ ดวง คือ             |                                  |
| - ปัจจุบันหทัยวัตถุ คือหทัยวัตถุ    | มโนทวาราวัชชนจิต ๑                       |                                  |
| ที่กำลังตั้งอยู่ ในขณะเป็นที่อาศัย  | กามช่วนจิต ๒๙ (๗ครั้ง)                   |                                  |
| และเป็นอารมณ์ด้วย                   | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)                 |                                  |
| ( แสดงทั้งในปวัตติกาล และ           | อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง)            |                                  |
| ในมรณาสันนกาล)                      | - และในมรณาสันนกาล จิต ๔๑ ดวงคือ         |                                  |
|                                     | มโนทวาราวัชชนจิต ๑                       |                                  |
|                                     | มรณาสันนกามช่วนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง)          |                                  |
|                                     | ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ครั้ง)                  |                                  |
|                                     | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                      |                                  |
|                                     | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะวิรตี อัป.) |                                  |
|                                     | เมื่อในขณะที่ได้รับการช่วยอุปการะจาก     |                                  |
|                                     | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย          |                                  |

# 🗅 แสดงองค์ธรรมแน่นอนและไม่แน่นอน ใน วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย

| วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจยุปบัน            | วัตถารัมมณปุเรซาตวิปปยุตตบัจจนิก                      |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| แน่นอน                                         | แน่นอน                                                |
| - ไม่มี                                        | - จิต ๔๘ ดวงคือ ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ มโนธาตุ ๓         |
|                                                | มหัคคดจิต ๒๗ โลกุตตรจิต ๘ เจตสึก ๓๘                   |
|                                                | – และ รูปทั้งหมด มีจิตตชรูป เป็นต้น                   |
| ไม่แน่นอน                                      | ไม่แน่นอน                                             |
| - จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑             | - จิต ๔๑ ดวงคือ มโนทวาราวัชชนจิต ๑                    |
| กามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต 🤋 (๒ ครั้ง) | กามชวนจิต ๒๙ (๕ ครั้ง) ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง)       |
| เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                            | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                                   |
| (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรดี อัปปมัญญา)        |
|                                                |                                                       |
| แน่นอน                                         | แน่นอน                                                |
| - ไม่มี                                        | – จิต ๔๘ ดวงคือ ทวิ. ๑๐ มโนธาตุ ๓ มหัคคต.๒๗ พร้อมด้วย |
|                                                | อภิญญาต่างๆ (เว้น อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒) โลกุต.๘ เจ.๓๘  |
|                                                | – และ รูปทั้งทมด มีจิตตชรูป เป็นต้น                   |
| ไม่แน่นอน                                      | ไม่แน่นอน                                             |
| - ในปวัตติกาล : จิต ๕๑ ดวง คือ                 | – ในปวัตติกาล : จิต ๔๑ ตวง คือ                        |
| มโนทวาราวัชชนจิต 🧑 กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)      | มโนทวาราวัชชนจิต 🥃 กามชวนจิต ๒๙ (๗ ครั้ง)             |
| ตทา.๑๑ (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง) | ตทารัมมณจิต 🧓 (๒ ครั้ง) อิทธิวิธอภิญญาจิต ๒ (๑ ครั้ง) |
| เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                            | เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ                                   |
| (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)        |
| - ในมรณาสันนกาล : จิต ๔๑ ดวง คือ               | - ในมรณาสันนกาล : จิต ๔๑ ดวง คือ                      |
| มโนทวาราวัชชนจิต ๑ มรณสันนกามชวน.๒๙ (๕ ครั้ง)  | มโนทวาราวัชชนจิต 🧓 มรณสันนกามชวนจิต 🖦 (๕ ครั้ง)       |
| ตทารัมมณจิต ๑๑ (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ   | ตทารัมมณจิต 🧓 (๒ ครั้ง) เจตสึก ๔๔ ที่ประกอบ           |
| (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา) | (เว้น อิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ วิรตี อัปปมัญญา)        |

# 🕽 บัญหาวารวิภังค์ แห่ง วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย (น. ສຽອ)

🗅 จำแนก วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย โดยลักษณะ ชาติ กาล สัตติ (น.๑๖๔)

ใน วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย นี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็น วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย นั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๔ อย่างคือ เป็นที่เกิดด้วย (วตุถุ) เป็นอารมณ์ด้วย (อารมุมณ) เกิดก่อนด้วย (ปูเรชาต) ไม่ประกอบด้วย (วิปุปยุตุต)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อารัมมณชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น ปัจจุบันกาล

เมื่อว่าโดย **สัดติ** คือ อำนาจ มี ๒ อย่าง คือ

ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>เกิดขึ้น</u> อย่างหนึ่ง
 อุปถัมภกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม <u>ตั้งอยู่</u> อย่างหนึ่ง

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๑ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนกปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง ในวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย มี ๑ บท ๓ วาระ ดังนี้

ก) อพฺยากตบท มี ๓ วาระ ๑. อพฺยากตปทาวสาน ในอพฺยากตบท (อัพ - อัพ ) ๒. กุสลปทาวสาน ในอพฺยากตบท (อัพ - กุ)

๓. อกุสลปทาวสาน ในอพุยากตบท ( อัพ - อกุ )

|    | วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย |               |     |  |  |  |
|----|---------------------------------|---------------|-----|--|--|--|
|    | 9 1                             | JM ๓ วาระ     |     |  |  |  |
|    | (สุทธสังข                       | ยาวาระ = 0:0: | ന ) |  |  |  |
|    | บท/วาระ                         | กรณบท         | ปจ. |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
|    |                                 |               |     |  |  |  |
| 9  | อพฺ อพฺ.                        | ഠെ : ഒ        | ક   |  |  |  |
| le | อพ กุ.                          | ഠെ : ഒ        | و   |  |  |  |
| ຄ  | อพฺ อกุ.                        | യെ : ബയ       | હ   |  |  |  |
|    | รวมเป็น ๘ สภา                   | คะ (-ตนเอง) ๗ |     |  |  |  |

#### ก.) อพยากตบท

- อพฺยากตปทาวสาน ใน อพฺยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๓๖๑)

วิธิพระบาลี : อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส วตุการมุมณปุเรชาตวิปุปยุตุตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่<u>อพยากตธรรม</u> ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม

เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

- หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตจึ้นไป ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

อพุยากตสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มโนทวาราวัชชนจิต ๑ หสีตุปปาทจิต ๑ มหากิริยาจิต ๘ ตทารัมมณจิต ๑๑

กิริยาอภิญญาจิต 🤊 เจตสึก 🖦 (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล

วตุการมุมณปุเรชาตวิปุปยุตุตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวัตการัมมณปุเรชาตวิปปยุตต-

ปัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

# ความเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นปัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปบัน เป็นไปใน กามชวนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี มรณาสันนวิถี

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๒๘๕)

วิธิพระบาลี : อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส วตุการมุมณปุเรชาตวิปุปยุตุตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม

เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

- หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป

ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

กุสลสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบัน อ.ธ. ได้แก่

มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท 🤋 (เว้นวิรตี อัปปมัญญา)

ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรือเกิดในปวัตติกาล และมรณาสันนกาล

**วตุถารมุมณปุเรชาตวิปฺปยุตฺตปจฺจเยน** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห**่**งวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตต–

ปัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณะ วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

บจุจเย

# 

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นบัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปขัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี อภิญญาวิถี มรณาสันนวิถี

### - อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

วิธิพระบาลี: อพุยากโต ธนุโม อกุสลสุส ธนุนสุส วตุถารมุมณปุเรชาตวิปุปยุตุตปจุจเยน ปจุจโย.
อพยากตธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่<u>อกุศลธรรม</u> ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม

เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย อ.ธ. ได้แก่

หทัยวัตถุที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุติจิตขึ้นไป
 ในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง

- ฐีติปัตตะหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์

อกุสลสุส ธมุมสุส

เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน อ.ธ.ได้แก่ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒

(เว้นอิสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ) ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรือเกิดในปวัตติกาล

และมรณาสั้นนกาล

วตุการมุมณปุเรชาตวิปปยุตุตปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวัตการัมมณปุเรชาตวิปปยุตต-

บัจจัยเป็นพิเศษในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๘ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ

วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ

อารัมมณปุเรชาตัดถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย

เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็น อนัตตะ

# ความเป็นวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน วิถีดังต่อไปนี้

..ธรรมที่เป็นบัจจัยนั้น เป็นไปใน รูปวิถีที่เป็นภายในอย่างเดียว

..ธรรมที่เป็นปัจจยุปขัน เป็นไปใน กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

| _    | , .                                     | 4 0 9       | 4 -        | · ' ·              | • 1        | 1 - 11 4 4                              |
|------|-----------------------------------------|-------------|------------|--------------------|------------|-----------------------------------------|
| _ Pì | แสดงการหาคานาจ                          | าไจจะ โนา   | ปถเทาวารวั | ภงคแหงวตถ          | าารมมณฑ์เร | รชาตวิปปยุตตปัจจัย                      |
|      | *************************************** | D 1 1 D 010 | 50511.0.00 | 0 1 1110071 1 0710 |            | * * ' ' ' * ' * ' * ' * ' * ' * ' * ' * |

| วาระ                          | ปัจจัย → ปัจจยุปบัน                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | อำนาจปัจจัย      | รวม |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----|
| <ol> <li>อัพ - อัพ</li> </ol> | ททัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิต ขึ้นไปในมรณาสันนกาล ทรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติปัตตททัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์ → มโนทวารวัชชนจิต ๑ หสัตุปปาทจิต ๑ มหากิริยาจิต ๘ ๓ทารัมมณจิต ๑๑ กิริยาอภิญญาจิต ๑ เจตสัก ๓๓ (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดในปวัตติกาลและมรณาสันนกาล | <b>⊚○</b> : m l¤ | Ъ   |
| ๒. อัพ - กุ                   | หทัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิต ขึ้นไปในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติบัตตหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์  → มหากุศลจิตตุปบาท ๘ กุศลอภิญญาจิตตุปบาท ๑  (เว้นวิรตี อัปปมัญญา) ที่เกิดในมรณาสันนกาล หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดในปวัตติกาลและ มรณาสันนกาล                                                | ⊚ଠ∶ ଶଧା          | ъ   |
| ๓. ฮัพ - อกุ                  | ททัยวัตถุ ที่เกิดพร้อมกันกับจิตดวงที่ ๑๗ ที่นับถอยหลังจากจุดิจิต<br>ขึ้นไปในมรณาสันนกาล<br>หรืออีกนัยหนึ่ง ฐีติบัตตหทัยวัตถุ เมื่อขณะเป็นวัตถุและอารมณ์<br>→ อกุศลจิตตุปบาท ๑๒ (เว้นอิสสา มัจฉริยะ กุกกุจจะ)<br>ที่เกิดในมรณาสันนกาล<br>หรืออีกนัยหนึ่ง ที่เกิดใน ปวัตติกาลและมรณาสันนกาล                                                  | © le : m le      | ર્લ |

### 🗋 สุทธสังขยาวาระ

สรุปจำนวนสุทธบทแห่งวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจยบัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๓ ประเภทด้วยกันคือ

อพฺยากตบท

๑.) อพฺยากโต อพฺยากตสฺส

วตุถารมุมณปุเรชาตวิปุปยุตฺตปจฺจเยน ปจฺจโย.

๒.) อพุยากโต กุสลสุส

วตุถารมุมณปุเรชาตวิปฺปยุตฺตปจฺจเยน ปจฺจโย.

๓.) อพุยากโต อกุสลสุส

วตุการมุมณปุเรชาตวิปุปยุตุตปจุจเยน ปจุจโย.

### 📋 วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจยสภาคะ

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับวัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ บัจจัย คือ อารัมมณะ อารัมมณาธิปติ วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตะ อารัมมณูปนิสสยะ อารัมมณปุเรชาตะ อารัมมณปุเรชาตัตถิ อารัมมณปุเรชาตอวิคตะ

#### อารัมมณปัจจัย

### ก. กุสลบท

๑. ทาน ทตฺวา สีล สมาทิยิตฺวา อุโปสถกมุม กตฺวา ต ปจฺจเวกฺงติ.
ง้อ ๑-๑๐ กฺ-กฺ (น.๑๗๙)
ให้ทาน รักษาศีล รักษาอุโบสถ แล้วมีการพิจารณา ทาน ศีล อุโบสถ กุศลที่มีบริจาคเจตนา
วิโสธนเจตนา เป็นประธาน.

๒. ปุพฺเพ สุจิณฺณานิ ปจฺจเวกุขติ.

มีการพิจารณา ทาน ศัล อุโบสถ ที่ได้กระทำมาโดยเรียบร้อยแล้วในกาลก่อน.

๓. ฌานา วุฎุรทิตฺวา ฌานํ ปจฺจเวกฺขติ.

เมื่อออกจากฌานแล้ว มีการพิจารณาฌาน.

- ๔. เสกุขา โคตุรกุ๋ ปจุจเวกุขนฺติ โวทานํ ปจุจเวกุขนฺติ.
   พระเสกขบุคคลทั้งหลาย มีการพิจารณาโคตรภู และพิจารณาโวทาน.
- ๕. เสกุชา มคุคา วุฎ รหิตุวา มคุค ปจุจเวกุชนุติ.
  พระเสกชบุคคลทั้งหลาย ออกจากมรรคแล้ว มีการพิจารณามรรค.
- **๖. เสกุขา วา ปุถุชชนา วา กุสล์ อนิจุจโต ทุกุชโต อนตุตโต วิปสุสนฺติ .**พระเสกขบุคคลทั้งหลายก็ดี ปุถุชนทั้งหลายก็ดี มีการพิจารณาเห็นกุศลโดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.
- ๗. เจโตปริยญาเณน กุสลจิตฺตสมงุคิสส จิตฺตํ ชานาติ.
  พระเสกขบุคคลทั้งหลายก็ดี ติเหตุกปุถุชนทั้งหลายก็ดี ย่อมรู้กระแสจิต (คือความคิดนึกรู้สึกอย่างไร)
  ของผู้มีกุศลจิต ด้วยเจโตปริยญาณ.
- **๘. อากาสานญจายตนกุสล์ วิญญาณญจายตนกุสลสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .** อากาสานัญจายตนกุศล เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่วิญญาณัญจายตนกุศล ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- **๙. อากิญจญญายตนกุสล์ เนวสญญานาสญุญายตนกุสลสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .** (น.๑๘๐) อากิญจัญญายตนกุศล เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่เนวสัญญานาสัญญายตนกุศลด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๑๐. กุสลา ขนุธา อิทุธิวิธ ญาณสุส เจโตปริย ญาณสุส ปุพฺเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส ยถากมุมูปค ญาณสุส อนาคตส ญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

กุศลนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อิทธิวิธญาณ เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ยถากัมมูปคญาณ อนาคตั้งสญาณ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย. ข้อ ๑๑-๑๓ กุ-อกุ (น.๑๘๖)

๑๑. ทาน ทตุวา สีล สมาทิยิตุวา อุโปสถกมุม กตุวา ต อสุสาเทติ อภินนุทติ ต อารพุภ ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ริ อุปุปชุชติ วิจิกิจุฉา อุปุปชุชติ อุทุธจุจ อุปุปชุชติ โทมนสุส อุปุปชุชติ .

ให้ทาน รักษาศีล รักษาอุโบสถแล้ว มีความยินดี เพลิดเพลินถึงกุศลเหล่านั้น เมื่อนึกถึงการให้ทาน รักษาศีล รักษาอุโบสถแล้วมี ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ โทมนัสสะ เกิดขึ้น.

๑๒. ปุพฺเพ สุจิณฺณานิ อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ อารพฺภ
ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฏฺ ริ อุปฺปชฺชติ วิจิกิจฺฉา อุปฺปชฺชติ อุทธจฺจํ อุปฺปชฺชติ โทมนฺสฺสํ อุปฺปชฺชติ .
มีความยินตี เพลิดเพลินต่อการให้ทาน รักษาศีล รักษาอุโบสถที่ได้กระทำมาโดยเรียบร้อยแล้ว
ในกาลก่อน เมื่อนึกถึงกุศลเหล่านั้นแล้ว มีราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ โทมนัสสะ เกิดขึ้น.

๑๓. ณานา วุฎฺสทิตฺวา ณานํ อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ อารพฺภ
ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฎฺ ลิ อุปฺปชฺชติ วิจิกิจฺฉา อุปฺปชฺชติ อุทฺธจฺจํ อุปฺปชฺชติ
ณาเน ปริทีเน วิปฺปฏิสาริสฺส โทมนสฺสํ อุปฺปชฺชติ .

เมื่อออกจากฌานแล้ว มีความยินดี เพลิดเพลินต่อฌาน เมื่อนึกถึงฌานนั้นแล้ว ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ เกิดขึ้น เมื่อมีฌานเสื่อม ความเสียใจย่อมเกิดขึ้นแก่ผู้มีจิตใจเศร้าหมอง.

**๑๔. อรหา มคฺคา วุฏฺ รทิตฺวา มคฺคํ ปจฺจเวกฺขดิ.**พระอรหันต**์** เมื่อออกจากอรหัตตมรรคแล้ว มีการพิจารณาอรหัตตมรรค.

๑๕. ปุพฺเพ สุจิณฺณานิ ปจุจเวกุชติ.

พระอรหันต์มีการพิจารณามหากุศลที่สำเร็จด้วยการให้ทาน รักษาศีล รักษาอุโบสถ ที่ได้กระทำมาโดยเรียบร้อยแล้วในกาลก่อน.

๑๖. กุสลํ อนิจฺจโต ทุกฺงโต อนตฺดโต วิปสฺสติ.
พระอรหันต์มีการพิจารณาเห็นกุศลของตนเองที่เป็นอดีต และของผู้อื่น
โดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.

๑๗. เจโตปริยญาเณน กุสลจิตฺตสมงุคิสุส จิตฺตํ ชานาติ.
พระอรทันต์ย่อมรู้กระแสจิตของผู้มีกุศลจิตด้วยเจโตปริยอภิญญา.

๑๘. เสกุขา วา ปุถุชุชนา วา กุสล์ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต

ข้อ ๑๔−๒๒ กุ−อัพ (น.๑๙๐)

วิปสุสนุติ กุสเล นิรุทเธ วิปาโก ตทารมุมณตา อุปุปชุชติ .

พระเสกขบุคคลหรือปุถุชนทั้งหลาย พิจารณาเห็นกุศลโดยความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในเมื่อกุศลช่วนะดับลง วิบากย่อมเกิดขึ้น โดยความเป็นตทารมณ์.

๑๙. กุสล์ อสุสาเทติ อภินนุทติ ต์ อารพุภ

ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ุริ อุปุปชุชติ วิจิกิจุฉา อุปุปชุชติ อุทุธจุจ อุปุปชุชติ โทมนสุส อุปุปชุชติ อกุสเล นิรุทุเธ วิปาโก ตทารมุมณตา อุปุปชุชติ .

พระเสกขบุคคล หรือปุถุชน ยินดีเพลิดเพลินถึงกุศล เมื่อนึกถึงกุศลนั้น ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ และโทมนัสส์ ย่อมเกิดขึ้น และเมื่ออกุศลชวนะดับลง วิบากย่อมเกิดขึ้นโดยความเป็นตทารมณ์.

- **๒๐. อากาสานญจายตนกุสล์ วิญญาณญจายตนวิปากสุส จ กิริยสุส จ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย**. อากาสานัญจายตนกุศล เป็นปัจจัย แก่วิญญาณัญจายตนวิบาก และกิริยา ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๒๑. อากิญจญญายตนกุสล์ เนวสญญานาสญญายตนวิปากสุส จ กิริยสุส จ อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

อากิญจัญญายตนกุศล เป็นปัจจัย แก่เนวสัญญานาสัญญายตนวิบาก และกิริยาด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๒๒. กุสลา ขนุธา เจโตปริย ญาณสุส ปุพฺเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส ยถากมุมูปค ญาณสุส อนาคต์สญาณสุส อาวชุชนาย อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

กุศลนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย เป็นบัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสติญาณ ยถากัมมูปคญาณ อนาคตั้งสญาณ และมโนทวาราวัชชนจิต ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

- ข. อกุสลบท
- ๑. ราค์ อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ต์ อารพฺภ
   ช้อ ๑-๕ อกุ-อกุ (น.๑๙๖)
   ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฏฺริ อุปฺปชฺชติ วิจิกิจฺฉา อุปฺปชฺชติ อุทฺธจฺจํ อุปฺปชฺชติ โทมนฺสฺสํ อุปฺปชฺชติ .
   มีความยินดีเพลิดเพลินถึงราคะ เมื่อนึกถึงราคะแล้ว ราคะ ทิฏฺฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะและโทมนัสย่อมเกิดขึ้น.
- ๒. ทิฎจิ อสุสาเทติ อภินนุทติ ตํ อารพุภ
   ราโค อุปฺปชุชติ ทิฏ จิ อุปฺปชุชติ วิจิกิจฉา อุปฺปชุชติ อุทฺธจฺจํ อุปฺปชุชติ โทมนสฺสํ อุปฺปชุชติ .
   มีความยินดีเพลิดเพลินถึงทิฏจิ เมื่อนึกถึงทิฏจิูแล้ว ราคะ ทิฏจิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะและโทมนัส ย่อมเกิดขึ้น.

- ๓. วิจิกิจุณ์ อารพุภ วิจิกิจุณา อุปุป**ซุชติ ทิฏ** จ**ิ อุปุปซุชติ อุทุธจุจ์ อุปุปซุชติ โทมนสุส อุปุปซุชติ .** เมื่อนึกถึงวิจิกิจฉาแล้ว วิจิกิจฉา ทิฏจิ อุทธัจจะ และโทมนัส ย่อมเกิดขึ้น.
- ๔. อุทุธจุจํ อารพุภ อุทุธจุจํ อุปุปชุชติ ทิฏ ุริ อุปุปชุชติ วิจิกิจุฉา อุปุปชุชติ โทมนสุสํ อุปุปชุชติ . เมื่อนึกถึงอุทธัจจะแล้ว อุทธัจจะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา และโทมนัส ย่อมเกิดขึ้น.
- ๕. โทมนสฺส อารพุภ โทมนสฺส อุปฺปชฺชติ ทิฏ ริ อุปฺปชฺชติ วิจิกิจฺฉา อุปฺปชฺชติ อุทฺธจฺจ อุปฺปชฺชติ .

   เมื่อนึกถึงโทมนัสแล้ว โทมนัส ทิฏฐิ วิจิกิจฉา และ อุทธัจจะ ย่อมเกิดขึ้น.
- **๖. เสกุขา ปที่เน กิเลเส ปจุจเวกุขนฺติ .**พระเสกขบุคคลทั้งหลายพิจารณากิเลสที่ได้ประหาณไปแล้ว.
- ๗. เสกุขา วิกุขมุภิเต กิเลเส ปจุจเวกุขนุติ.
   พระเสกขบุคคลทั้งหลายพิจารณากิเลสที่ได้ขม่ไว้แล้ว.
- **๘. ปุพฺเพ สมุทาจิณฺเณ กิเลเส ชานนฺติ .** (น.๒๐๐) พระเสกขบุคคลทั้งหลายย่อมรู้กิเลสที่เคยเกิดมาแล้วในกาลก่อน.
- ๙. เสกุขา วา ปุถุชุชนา วา อกุสล่ อนิจจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ .
  พระเสกขบุคคลทั้งหลายก็ดี ปุถุชนทั้งหลายก็ดี มีการพิจารณาเห็นอกุศลโดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.
- **๑๐. เจโตปริยญาเณน อกุศลจิตฺตสมงฺคิสฺส จิตฺตํ ชานาติ.**พระเสกขบุคคลทั้งหลายก็ดี ติเหตุกปุถุชนทั้งหลายก็ดี ย่อมรู้กระแสจิตของผู้มีอกุศลจิตด้วย
  เจโตปริยอภิญญา.
- ๑๑. อกุสลา ขนุธา เจโตปริย ญาณสุส ปุพฺเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส ยถากมุมูปค ญาณสุส อนาคติสญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

อกุศลนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ยถากัมมูปคญาณ อนาคตั้งสญาณ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย. ๑๒. อรทา ปทีเน กิเลเส ปจุจเวกุขติ.

ข้อ ๑๒-๑๘ อกุ-อัพ (น.๒๐๔)

พระอรหันต์ทั้งหลายพิจารณากิเลสที่ประหาณแล้ว.

- ๑๓. ปุพฺเพ สมุทาจิณฺเณ กิเลเส ชานาติ.
  พระอรหันต์ย่อมรู้กิเลสที่เคยเกิดมาแล้วในกาลก่อน.
- ๑๔. อกุสล์ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ.
  พระอรหันต์พิจารณาเห็นอกุศลโดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.
- ๑๕. เจโตปริยญาเนน อกุศลจิตุตสมงุศิสส จิตุต์ ชานาติ.
  พระอรหันต์ย่อมรู้กระแสจิตของผู้มีอกุศลจิตด้วยเจโตปริยอภิญญา.
- ๑๖. เสกุขา วา ปุกุชุชนา วา อกุสล์ อนิจุจโต ทุกุชโต อนตุตโต วิปสุสนุติ กุสเล นิรุทุเธ วิปาโก ตทารมุมณตา อุปุปชุชติ .

พระเสกขบุคคลหรือปุถุชนทั้งหลายพิจารณาเห็นอกุศลโดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ในเมื่ออกุศลชวนะดับลง วิบากย่อมเกิดขึ้นโดยความเป็นตทารมณ์.

๑๗. อกุสล์ อสุสาเทติ อภินนุทติ ต่ อารพุภ ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ุริ อุปุปชุชติ วิจิกิจุฉา อุปุปชุชติ อุทุธจุจํ อุปุปชุชติ โทมนสุสํ อุปุปชุชติ อกุสเล นิรทุเธ วิปาโก ตทารมุมณตา อุปุปชุชติ .

พระเสกขบุคคล หรือปุถุชน ยินดีเพลิดเพลินถึงอกุศล เมื่อนึกถึงอกุศลนั้น ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ และโทมนัส ย่อมเกิดขึ้น และเมื่ออกุศลชวนะดับลง วิบากย่อมเกิดขึ้นโดยความเป็นตทารมณ์.

๑๘. อกุสลา ขนุธา เจโตปริย ญาณสุส ปุพเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส ยถากมุมูปค ญาณสุส อนาคตสญาณสุส อาวชุชนาย อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

อกุศลนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ยถากัมมูปคญาณ อนาคดังสญาณ และมโนทวาราวัชชนจิต ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

- ค. อพุยากตบท
- ๑. อรทา ผล ปจุจเวกุชติ.พระอรทันต์มีการพิจารณาอรทัตตผล.

ข้อ ๑-๑๕ อัพ-อัพ (น.๒๐๕)

ษ. นิพฺพาน์ ปจุจเวกุขติ.

พระอรหันต์มีการพิจารณานิพพาน.

- ๓. นิพุพาน์ ผลสุส อาวชุชนาย อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .
   นิพพานเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่ผลจิต และมโนทวาราวัชชนจิต ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๔. อรหา จกุขุ้ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสติ
   โสต์ พาน์ ชีวุท์ กาย์ รูเป สทุเท คนุเธ รเส โผฎ ุรพุเพ วตุถุํ
   วิปากาพุยากเต กิริยาพุยากเต ชนุเธ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสติ .

พระอรหันต์พิจารณาเห็นจักขุปสาท โดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา พระอรหันต์พิจารณาเห็น โสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฎฐัพพารมณ์ หทัยวัตถุ และวิบากอพยากตขันธ์ กิริยาอพยากตขันธ์ โดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา.

- ๕. ทิพเพน จกุขุนา รูป ปสุสติ.
   พระอรหันต์มีการเห็นรูปารมณ์ด้วยทิพพจักขอภิญญา.
- ๖. ทิพุพาย โสตธาตุยา สทุท สุณาติ.พระอรหันต์มีการได้ยิน สัททารมณ์ด้วยทิพพโสตอภิญญา.
- **๗. เจโตปริยญาเณน วิปากาพุยากตกิริยาพุยากตจิตุตสมงุคิสุส จิตุตํ ชานาติ .** (น.๒๐๖) พระอรหันด์ย่อมรู้กระแสจิตของผู้มีวิบากอพยากตจิต หรือกิริยาอพยากตจิตด้วยเจโตปริยอภิญญา.
- ส. อากาสานญจายตนกิริย์ วิญญาณญจายตนกิริยสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย . อากาสานัญจายตนกิริยาฌาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่วิญญาณัญจายตนกิริยาฌาน ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.
- ๙. อากิญจญฺญายตนกิริย์ เนวส์ ญฺญานาสญฺญายตนกิริยสุส อารมุมณปจฺจเยน ปจฺจโย . อากิญจัญญายตนกิริยาณาน เป็นบัจจัยช่วยอุปการะ แก่เนวสัญญานาสัญญายตนกิริยาณาน ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

๑๐. รูปายตน์ จกุขุวิญญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

ข้อ ๑-๑๕ ฮัพ-ฮัพ (น.๒๐๖)

รูปารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่จักชุวิญญาณจิต ๒ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๑๑. สทุทายตน์ โสตวิ ญญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

สัททารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณจิต ๒ ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

๑๒. คนุธายตน์ ฆานวิญญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

คันธารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ฆานวิญญาณจิต ๒ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๑๓. รสายตน์ ชีวุหาวิ ณุญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

รสารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ชีวหาวิญญาณจิต ๒ ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

๑๔. โผฎสพุพายตน์ กายวิญญาณสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย.

โผฎฐัพพารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณจิต ৮ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๑๕. อพุยากตา ขนุธา อิทุธิวิธ ญาณสุส เจโตปริย ญาณสุส ปุพุเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส อนาคติสญาณสุส อาวชุชนาย อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

อพยากตขันธ์ทั้งหลาย เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อิทธิวิธญาณ เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ อนาคตังสญาณ และมโนทวาราวัชชนจิต ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๑๖. เสกุขา ผล ปจุจเวกขนุติ.

ข้อ ๑๖-๒๓ อัพ-กุ (น.๒๑๒)

พระเสกขบุคคลทั้งหลาย มีการพิจารณาผลจิตของตน.

- ๑๗. **เสกุขา นิพฺพานํ ปจุจเวกุขนฺติ**. พระเสกขบุคคลทั้งหลาย มีการพิจารณานิพพาน.
- ๑๘. นิพุพาน์ โคตุรกุสุส โวทานสุส มคุศสุส อารมุมณปจุจเยน ปจุจโย .

นิพพาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะแก่ โคตรภูจิต โวทานจิต และมรรคจิต ด้วยอำนาจอารัมมณบัจจัย.

๑๙. เสกขา วา ปุกุชชนา วา จกุขุ้ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ โสต์ ฆาน ชีวุท์ กาย์ รูเป สทุเท คนุเธ รเส โผฏ ุ รพุเพ วตุถุ๋ วิปากาพุยากเต กิริยาพุยากเต ขนุเธ อนิจุจโต ทกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ .

พระเสกขบุคคลทั้งหลายก็ดีปุถุชนทั้งหลายก็ดี พิจารณาเห็นจักขุปสาทโดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และพิจารณาเห็นโสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ หทัยวัตถุและวิบากอพยากตขันธ์ กิริยาอพยากตขันธ์โดยความเป็น อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา. ๒๐. ทิพเพน จกุขุนา รูป ปสุสนุติ.

พระเสกขบุคคลและปุถุชนที่ได้อภิญญาทั้งหลาย ย่อมเห็นรูปารมณ์ด้วยทิพพจักขุอภิญญา.

๒๑. ทิพฺพาย โสตธาตุยา สทุท สุณนุติ.

พระเสกขบุคคลและปุถุชนที่ได้อภิญญาทั้งหลาย ย่อมได้ยินสัททารมณ์ด้วยทิพพโสตอภิญญา.

**๒๒. เจโตปริยญาเณน วิปากาพยากตกิริยาพยากตจิตฺตสมงุคิสฺส จิตฺตํ ชานนฺติ .**พระเสกขบุคคลและปุถุชนที่ได้อภิญญาทั้งหลาย ย่อมรู้กระแสจิตของผู้มีวิบากอพยากตจิต
และกิริยาอพยากตจิตด้วยเจโตปริยญาณ.

๒๓. อพุยากตา ขนุธา อิทุธิวิธ ญาณสุส เจโตปริย ญาณสุส ปุพุเพนิวาสานุสุสติ ญาณสุส อนาคตัส ญาณสุส อารมุมณปจจเยน ปจุจโย .

อพยากตขันธ์ทั้งหลาย เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อิทธิวิธญาณ เจโตปริยญาณ ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ และอนาคดังสญาณ ด้วยอำนาจอารัมมณปัจจัย.

๒๔. จกุขุ๋ อสุสาเทติ อภินนุทติ ตํ อารพุภ

อัพ-อกุ (น.๒๑๖)

ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ริ อุปุปชุชติ วิจิกิจุฉา อุปุปชุชติ อุทุธจุจํ อุปุปชุชติ โทมนสฺสํ อุปุปชุชติ โสตํ ฆานํ ชีวฺทํ กายํ รูเป สทฺเท คนฺเธ รเส โผฏ รพฺเพ วตฺถุํ
วิปากาพฺยากเต กิริยาพฺยากเต ชนฺเธ อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ อารพฺภ
ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ริ อุปฺปชุชติ วิจิกิจฺฉา อุปฺปชุชติ อุทฺธจฺจํ อุปฺปชุชติ โทมนสฺสํ อุปฺปชุชติ .

ปุถุชนหรือพระเสกขบุคคล ย่อมมีความพอใจ ชอบใจจักขุปสาท เมื่ออาศัยจักขุปสาทนั้นเป็นอารมณ์แล้ว ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ โทมนัส ย่อมเกิดขึ้น หรือมีความพอใจชอบใจ โสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ หทัยวัตถุ วิบากอพยากตขันธ์ และกิริยาอพยากตขันธ์ เมื่ออาศัยโสตปสาท เป็นต้นเหล่านั้น เป็นอารมณ์แล้ว ราคะ ทิฏฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ โทมนัส ย่อมเกิดขึ้น.

### ๒. อารัมมณาธิปติปัจจัย / ๔ อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

ในอารัมมณูปนิสสยปัจจัย อนุวาทพระบาลีแสดงเหมือนกันกับอารัมมณาธิปติปัจจัยทุกประการ คงเปลี่ยนแต่ชื่ออารัมมณาธิปติปัจจัย เป็นอารัมมณูปนิสสยปัจจัย เท่านั้น

#### ก. กุสสบท

๑. ทาน ทตฺวา สีล สมาทิยิตฺวา อุโปสถกมุม กตฺวา
ต ครุ กตฺวา ปจฺจเวกุขติ.

ฐอ ๏-ฺฅ บ่่−บ่ (หาฅฅ๐)

บุคคลใดให้ทาน รักษาศีล และสมาทานรักษาอุโบสถแล้วทำการพิจารณา ทาน ศีล อุโบสถ กุศลเหล่านั้น ด้วยจิตใจผักใฝ่อย่างหนักแน่น.

๒. ปุพฺเพ สุจิณฺณานิ ครุ่ กตฺวา ปจฺจเวกฺขติ.
 บฺคคลใดมีการพิจารณา ทาน ศัส อฺโบสถ ที่ได้กระทำมาโด

บุคคลใดมีการพิจารณา ทาน ศีล อุโบสถ ที่ได้กระทำมาโดยเรียบร้อยแล้วในกาลก่อน ด้วยจิตใจฝักใฝ่อย่างหนักแน่น.

- ๓. ฌานา วุฎรหิตฺวา ฌานํ ครฺํ กตฺวา ปจฺจเวกุงติ.
   ปุถุชนและพระเสกขบุคคลที่เป็นฌานลาภี เมื่อออกจากฌานแล้ว ทำการพิจารณาองค์ฌาน ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น.
- ส. เสกุชา โคตุรกุ๋ ครุ๋ กตฺวา ปจฺจเวกฺชนฺติ.
   พระเสกขบุคคลทั้งหลาย ทำการพิจารณาโคตรภูจิต ด้วยจิตใจผักใฝ่อย่างหนักแน่น.
- ๔. เสกุขา โวทาน์ ครุ กตฺวา ปจุจเวกุขนฺติ.
   พระเสกขบฺคคลทั้งหลาย ทำการพิจารณาโวทานจิต ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น.
- **๖. เสกุชา มคุศา วุฎ รหิตฺวา มคฺคํ ครุํ กตฺวา ปฺจฺงเวกุชนฺติ.**พระเสกชบุคคลทั้งหลาย เมื่อออกจากมรรคแล้ว คือมรรควิถีเบื้องต่ำ ๓ ดับลงแล้ว ทำการพิจารณามรรค ด้วยจิตใจฝักใฝ่อย่างหนักแน่น.
- ๗. ทานํ ทตฺวา สีลํ สมาทิยิตฺวา อุโปสถกมฺมํ กตฺวา ตํ ครฺ ํ กตฺวา ขํอ ๗-๙ กุ-อกฺ (น.๒๒๔) อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ ครฺ ํ กตฺวา ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฏฺ ริ อุปฺปชฺชติ.
  บุคคลใดให้ทาน รักษาศีล และสมาทานรักษาอุโบสถแล้ว ย่อมมีความพอใจ ชอบใจ
  ทาน ศีล อุโบสถ กุศลเหล่านั้น ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจผักใผ่ถึงกุศลเหล่านั้น
  เป็นอารมณ์อย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ ทิฏฺฐิ ย่อมเกิดขึ้น.

# ๘. ปุพฺเพ สุจิณฺณานิ ครุ กตุวา อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ต ครุ กตุวา ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฎ จิ อุปฺปชฺชติ.

บุคคลใดมีความพอใจ ชอบใจ ทาน ศีล อุโบสถ ที่ได้กระทำมาโดยเรียบร้อยแล้วในกาลก่อน ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจผักใผ่ถึงกุศลเหล่านั้นเป็นอารมณ์อย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ ทิฏจิ ย่อมเกิดขึ้น.

๙. ฌานา วุฎฐทิตวา ฌาน์ ครุ่ กตฺวา อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ ครุํ กตฺวา
 ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฎฐิ อุปฺปชฺชติ.

ปุถุชนและพระเสกขบุคคลที่เป็นฌานลาภี เมื่อออกจากฌานแล้ว มีความพอใจ ชอบใจฌานของตน ด้วยจิตใจผักใฝ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจผักใฝ่ถึงฌานนั้นเป็นอารมณ์อย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ ทิฎฐิ ย่อมเกิดขึ้น.

#### ง. อกุสลบท

๑. ราค์ ครุ๋ กตุวา อสุสาเทติ อภินนุทติ ต์ ครุ๋ กตุวา

 ราโค อุปฺป
 ช้อ ๑-๒ อกุ-อกุ (น.๒๒๘)

 บุคคลใดมีความพอใจ ชอบใจราคะ ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจผักใผ่ถึงราคะนั้น เป็นอารมณ์อย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ ทิฏฐิ ย่อมเกิดขึ้น.

พ. ทิฏุริ ครุ์ กตุวา อสุสาเทติ อภินนุทติ ต่ ครุ กตุวา
 ราโค อุปุปชุชติ ทิฏ ริ อุปุปชุชติ.

บุคคลใดมีความพอใจ ชอบใจทิฏฐิ ด้วยจิตใจผักใผ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจผักใผ่ถึงทิฏฐินั้น เป็นอารมณ์อย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ ทิฏฐิ ย่อมเกิดขึ้น.

#### ค. อพยากตบท

- **๑. อรทา ผล ครุ กตุวา ปจุจเวกุชติ นิพฺพาน ครุ กตุวา ปจุจเวกุชติ.** ข้อ ๑-๒ อัพ-อัพ (น.๒๓๐) พระอรหันต์ทำการพิจารณาอรหัตตผลและนิพพาน ด้วยจิตใจฝักใฝ่อย่างหนักแน่น.
- นิพุพาน์ ผลสุส อารมุมณาธิปติปจุจเยน ปจุจโย .
   พระนิพพาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ผลจิต ๔ ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติบัจจัย.
- ๓. เสกุขา ผล ครุ๋ กตุวา ปจุจเวกุขนุติ นิพฺพานํ ครุํ กตุวา ปจุจเวกุขติ.
  พระเสกขบุคคลทั้งหลาย ทำการพิจารณาผลจิตเบื้องต่ำ ๓ และนิพพาน
  ด้วยจิตใจผักใฝ่อย่างหนักแน่น.
- ๔. นิพฺพาน์ โคตฺรภุสฺส โวทานสฺส มคฺคสฺส อารมฺมณาธิปติปจฺจเยน ปฺจฺจโย .
  พระนิพพาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่โคตรภูจิต โวทานจิต และมรรคทั้ง ๔ ด้วยอำนาจอารัมมณาธิปติปัจจัย.
- ๕. จกุขุ่ ครุ่ กตุวา อสุสาเทติ อภินนุทดิ ต ครุ่ กตุวา
   (อัพ-อกุ) (น.๒๓๓)

   ราโค อุปุปชุชดิ ทิฏ ุริ อุปุปชุชดิ โสต์ ฆาน์ ชีวุท์ กาย์ รูเป สทุเท คนุเธ รเส โผฏ ุรพุเพ วตุถุ่

   วิปากาพุยากเต กิริยาพุยากเต ขนุเธ ครุ่ กตุวา อสุสาเทติ อภินนุทติ ต ครุ่ กตุวา

   ราโค อุปุปชุชดิ ทิฏ ริ อุปุปชุชดิ.

บุคคลใดมีความพอใจ ช่อบใจ จักขุปสาท โสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ หทัยวัตถุ วิปากอพยากตขันธ์ และกิริยาอพยากตขันธ์ ด้วยจิตใจฝักใผ่อย่างหนักแน่น เมื่อมีจิตใจฝักใผ่ต่อ จักขุปสาทเป็นต้นอย่างหนักแน่นแล้ว ราคะ และทิฏจิ ย่อมเกิดขึ้น.

### ๓. วัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย /๖. วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย

วัตถารัมมณปุเรชาตวิปปยุตตปัจจัย อนุวาทพระบาลี แสดงเหมือนกันกับวัตถารัมมณปุเรชาต-นิสสยบัจจัยทุกประการ คงเปลี่ยนแต่ชื่อวัตถารัมมณาปุเรชาตนิสสยบัจจัย เป็นวัตถารัมมณปุเรชาต-วิปปยุตตปัจจัย เท่านั้น

#### ก. อพุยากตบท

ข้อ ๓-๔ อัพ-ก (น.๒๓๑)

- ๑. วตุถุ วิปากาพุยากตานํ กิริยาพุยากตานํ ชนุธานํ
  วตุถารมุมณปุเรชาตนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย .
  ปวัตติและมรณาสันนหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่วิบากกิริยานามชันธ์ ๔
  ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสสยปัจจัย.
- ๒. วตฺถุ กุสลานํ ขนฺธานํ วตฺถารมฺมณปุเรชาตนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย .
  อัพ-กุ (น.๒๔๕)
  ปวัตติและมรณาสันนหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กุศลนามขันธ์ ๕
  ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสฺสยปัจจัย.
- ๓. วตฺถุ อกุสลานํ ขนฺธานํ วตฺถารมฺมณปุเรชาตนิสฺสยปจฺจเยน ปฺจฺจโย .
  อัพ-อกุ (น.๒๘๖)
  ปวัตติและมรณาสันนหทัยวัตถุ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อกุศลนามขันธ์ ๔
  ด้วยอำนาจวัตถารัมมณปุเรชาตนิสฺสยปัจจัย.

### ๕. อารัมมณปุเรชาตบัจจัย /๗. อารัมมณปุเรชาตัตถิบัจจัย /๘. อารัมมณปุเรชาตอวิคตบัจจัย

ในอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย และอารัมมณปุเรชาตอวิคตปัจจัย นี้ อนุวาทพระบาลีแสดงเหมือนกัน กับอารัมมณปุเรชาตปัจจัยทุกประการ คงเปลี่ยนแด่ชื่ออารัมมณปุเรชาตปัจจัย เป็นอารัมมณปุเรชาตัตถิปัจจัย หรืออารัมมณปเรชาตอวิคตปัจจัย เท่านั้น

ข้อ ๑-๔ อัพ-อัพ (น.๓๐๓)

#### ก. อพุยากตบท

- ๑. อรหา จกุซุ๋ อนิจุจโต ทุกุชโต อนตุตโต วิปสุสติ โสต์ พานํ ชีวุตํ กายํ รูเป สทุเท คนุเธ รเส โผฏ ุจพุเพ วตุถุํ อนิจุจโต ทุกุชโต อนตุดโต วิปสุสติ .
  - พระอรหันต์ทำการพิจารณาจักขุปสาท โสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฐัพพารมณ์ และหทัยวัตถุ โดยความเป็นอนิจจัง ทุกจัง อนัตตา.
- ๒. ทิพเพน จกุขุนา รูป ปสุสติ.พระอรหันต์เห็นรูปารมณ์ด้วยทิพพจักขุอภิญญา.
- ๓. ทิพฺพาย โสตธาตุยา สทฺทํ สุณาติ.พระอรหันด์ได้ยินเสียงด้วยทิพพโสตอภิญญา.
- ๔. รูปายตน์ จกุชุวิญญาณสุส, สทุทายตน์ โสตวิญญาณสุส,
  คนุธายตน์ พานวิญญาณสุส, รสายตน์ ชีวุหาวิญญาณสุส,
  อารมุมณปุเรชาตปจุจเยน ปจุจโย .

รูปารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่จักชุวิญญาณจิต ๒, สัททารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่โสตวิญญาณจิต ๒, คันธารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่พานวิญญาณจิต ๒, รสารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ชิวหาวิญญาณจิต ๒, โผฏฐัพพารมณ์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กายวิญญาณจิต ๒ ด้วยอำนาจอารัมมณปุเรชาตปัจจัย.

- ๕. เสกุขา วา ปุกุชชนา วา จกุชุ อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ ,
   ข้อ ๕-๖ อัพ-กุ (น.๑๐๔)

   โสต์ พาน์ ชีวุท์ กาย์ รูเป สทุเท คนุเธ รเส โผฎ ุรพุเพ วตุถุํ

   อนิจุจโต ทุกุขโต อนตุตโต วิปสุสนุติ .
  - พระเสกขบุคคลก็ดี ปุถุชนก็ดี ทำการพิจารณาจักขุปสาท โสตปสาท ฆานปสาท ชีวหาปสาท กายปสาท รูปารมณ์ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฎฐัพพารมณ์ และหทัยวัตถุ โดยความเป็นอนิจจัง ทกขัง อนัตตา.
- ๖. ทิพุเพน จกขุนา รูป ปสฺสนฺติ, ทิพฺพาย โสตธาตุยา สทฺทํ สุณนฺติ. (น.๓๐๕) พระเสกขบุคคลก็ดี ปุถุชนก็ดี ย่อมเห็นรูปารมณ์ด้วยทิพพจักขุอภิญญา ย่อมได้ยิน สัททารมณ์ด้วยทิพพโสตอภิญญา.
- ๗. จกฺขุ๋ โสตํ พานํ ชีวฺทํ กายํ รูเป สทฺเท คนฺเธ รเส โผฏ ฺ รพฺเพ วตฺถุํ
   อสฺสาเทติ อภินนฺทติ ตํ อารพฺภ ราโค อุปฺปชฺชติ ทิฏ ฺริ อุปฺปชฺชติ
   วิจิกิจฺฉา อุปฺปชฺชติ อุทฺธจฺจํ อุปฺปชฺชติ โทมนฺสฺสํ อุปฺปชฺชติ .
   บุคคลใดมีความพอใจ ช่อบใจ จักขุปสาท โสตปสาท ฆานฺปสาท ชีวฺทาปสาท กายฺปสาท รูปารมณ๎ สัททารมณ์ คันธารมณ์ รสารมณ์ โผฏฺฐัพพารมณ์ และททัยวัตถุ
   เมื่ออาศัยจักขุปสาทเป็นตน เป็นอารมณ์แล้ว ราคะ ทิฏฺฐิ วิจิกิจฉา อุทธัจจะ โทมนัสสะ ย่อมเกิดขึ้น.

#### อนันตรชาติ

### ข้อกำหนดในอนั้นตรชาติ

- นะ+อันตระ = อนันตระ แปลว่า ไม่มีระหว่างคั่น สิ่งหนึ่งดับลงไป สิ่งหนึ่งเกิดขึ้นทันที
- ปัจจัยธรรม กับปัจจยุปบันธรรม เกิดติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่น
- ปัจจัยที่เป็นอนันตรชาติ มี ๖ ปัจจัย ( แสดงตามปัจจัยพิสดาร ๔๗ ) คือ
  - อนันตรปัจจัย

๔. อาเสวนปัจจัย

๒. สมนันตรปัจจัย

- ๕. นัตถิปัจจัย
- ๓. อนันตรูปนิสสยปัจจัย (อุปนิสสยปจ.) ๖. วิคตปัจจัย

( เว้น ปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมปัจจัย หมายเอาเฉพาะมรรคเจตนาที่เป็นผู้อุปการะแก่ผลจิต )

### 🗅 บัจจัยในอนันตรชาติ ๖ บัจจัยนี้ แบ่งออกเป็น 🖢 กลุ่ม คือ

กลุม ๑ นํ.๕

- อ. อนันตรปัจจัย
- ๒. สมนั้นตรปัจจัย
- ๓. อนันตรูปนิสสยปัจจัย

- ๔. นัตถิปัจจัย
- ส. วิศตปัจจัย

- กลุ่ม ๒ อาเส.๑
- อาเสวนปัจจัย

### บัจจัยที่เป็นอนันตรชาติ มีนิทเทส ดังต่อไปนี้

- ๑. อนันตรปัจจัย
- มี นิทเทส ๑๘ ข้อ
- ๒. สมนั้นตรปัจจัย
- มี นิทเทส ๑๘ ข้อ
- ๓. อนันตรูปนิสสยปัจจัย มี นิทเทส ๗ ข้อ
  - คือ ในอุปนิสสยปัจจยนิทเทส พระบาลีข้อ ๑, ๓, ๔, ๖-๙
- ๔. อาเสวนปัจจัย
- มี นิทเทส ๓ ข้อ 🖜 - - -
- ๕. นัตถิปัจจัย
- มี นิทเทส ๑ ข้อ
- ๖. วิคตปัจจัย
- มี นิทเทส ๑ ข้อ

### ข้อสังเกตเบื้องต้น ใน อนันตรชาติ

- เป็นเรื่องราวของ จิต เจตสึก ไม่มีรูป
- ว่าโดยกาลเป็นไปใน อดีตกาล คือ จิตดวงที่เป็นบัจจัย ต้องดับไปแล้ว จิตดวงที่ ๒ ซึ่งเป็นบัจจยุปบันจึงเกิดขึ้น
- พระบาลีนิทเทส มี ๑๘ ข้อ
- การแปลในอนันตรชาติ ต้องมีคำว่า **" ก่อนๆ ช่วย หลังๆ "** เสมอ

### 🗅 🛮 อ.ธ. ของปัจจัยต่างๆ ใน อนันตรชาติ

การคิดหาองค์ธรรม ของธรรมที่เป็นปัจจัย และปัจจยุปบันของ
อนันตรปัจจัย สมนันตรปัจจัย อนันตรูปนิสสยปัจจัย นัดถิปัจจัย วิคตปัจจัย เหมือนกันทุกประการ
ส่วนการคิดหาองค์ธรรมของธรรมที่เป็นปัจจัย และปัจจยุปบันของ **อาเสวนปัจจัย** นั้น แตกต่าง
ออกไป เพราะ ธรรมที่เป็นอาเสวนปัจจัย นั้น มีสภาวะต่อไปนี้

- ๑. จิตที่เป็น **" ชวนจิต "** เท่านั้น และเป็น **" จิตชาดิเดียวกัน "**
- ๒. เกิดซ้ำๆ ติดต่อกันอย่างน้อย ๓ ขณะ
- ๓. ต้องไม่เป็นวิปากจิต

ฉะนั้น ธรรมที่เป็นอาเสวนบัจจัย จึงไม่กว้างขวางเท่ากับ อนันตรปัจจัย ส่วนการคิดหาอนันตรปัจจัยและ อนันตรปัจจยุปบันนั้น จิตนั้นจะทำหน้าที่อะไรก็ได้ จะเป็นชาติอะไรก็ได้ เกิดซ้ำกันหรือไม่ซ้ำกันก็ได้ เป็นวิปากจิต ก็ได้ เมื่อจิตเหล่านี้เกิดติดต่อกันแล้วก็สามารถเป็นอนันตรปัจจัย และอนันตรปัจจยุปบันได้ทั้งสิ้น

หลัการคิดหาปัจจัย และปัจจยุปบันธรรม ในอนันตรชาตินี้

- คิดจากหน้าที่ของจิตที่ยกขึ้นเป็นประธาน
- เมื่อยกจิตดวงใดดวงหนึ่งเป็นประธานแล้ว จะหาปัจจัยและปัจจยุปบันของจิตดวงนี้ ก็ต้องคิดว่าจิตดวงนี้ทำหน้าที่อะไรบ้าง เป็นไปในวิถีอะไรบ้าง อยู่ในตำแหน่งไหนของวิถี
- m) แล้วคิดต่อไปว่า เมื่อในขณะที่กำลังทำหน้าที่หนึ่งๆ อยู่นั้น มีจิตอะไรเกิดก่อน (ปัจจัย) มีจิตอะไรเกิดหลัง (ปัจจยุปบัน) ได้บ้าง โดยคิดจากนามวิถี
- ชบวิถี เป็นอนันตรชาติไม่ได้ เพราะ รูปที่เกิดก่อนไม่ได้ดับไปแล้วจึงเกิดอีกรูปขึ้นมา แต่มีลักษณะคือ รูปที่เกิดก่อนยังไม่ทันดับ ก็มีรูปอื่นที่เกิดที่หลังเกิดซ้อนได้เลย รูปที่เกิดก่อนกับรูปที่เกิดหลังจะมีบางช่วง ตั้งอยู่ (ฐีติ) พร้อมๆ กันจึงไม่เข้าเกณฑ์อนันตรชาติ
- $\infty$  ช่วยจำ นํ.๕ = นํ สนํ รู.นะ ตะ (ถ้าเพิ่ม "เส / นา" จะอยู่หลังรู)  $f \Lambda_-$ \_\_\_\_\_\_

# กลุ่ม 🤋 นํ.๕ อนันตรบัจจัย/ สมนันตรบัจจัย/ อนันตรูปนิสสยบัจจัย/ นัตถิบัจจัย/ วิคตบัจจัย

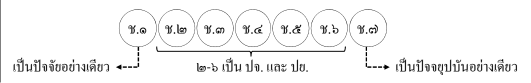
อ.ธ. คือ จิต ๘๙ เจ.๕๒ ที่ **เกิดก่อนๆ** (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ จิต ๘๙ เจ.๕๒ ที่ **เกิดหลังๆ** (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

### ☐ สรุปองค์ธรรม ของ ๑.อนันตรบัจจัย ๒.สมนันตรบัจจัย (ตามพระบาลีนิทเทส)

| พระบาลีข้อที่           | ปัจจัย                                   | บัจจยุปบัน                                    |
|-------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| g. m. <b>ඳ්.</b> ළු. ඳේ | ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ สัพพ.๗               | มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญ.๑๐            |
| ฮัพ-ฮัพ                 | ที่ประกอบ                                | ที่ประกอบ                                     |
| b. ଝ. ଚ. ๘ <b>.</b> ๑୦  | มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญ.๑๐       | มโนวิญญาณธาตุ คือ สันดีรณจิต ๓ อัญญ.๑๑        |
| อัพ-อัพ                 | ที่ประกอบ                                | ที่ประกอบ                                     |
| 99 اأ-اأ                | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ            | กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ                      |
|                         | (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)                     | (เว้นชวนะดวงที่ ๑)                            |
| ๏ฅ ป่-ฐูพ               | กุศลช่วนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ     | อพยากตธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘     |
|                         |                                          | (ตทา.๑๑) มหัคคตวิปาก.๙ ผล.๔ ที่เกิดหลังๆ      |
| ๑๓ อกุ-อกุ              | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ                | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ                     |
|                         | (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)                     | (เว้นชวนะดวงที่ ๑)                            |
| ๑๔ อกุ-อัพ              | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ     | อพยากตธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘     |
|                         |                                          | (ตทา.๑๑) มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ        |
| ๑๕ อัพ-อัพ              | อพยากตธรรม คือ วิปาก.๓๖ กิริยา.๒๐        | อพยากตธรรม คือ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐       |
|                         | ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)  | ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรทันต์)  |
| ๑๖ อัพ-กุ               | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ          | ช่วนะดวงที่ 🤋 ของ มหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ |
|                         | มโนทวาราวัชชน.ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ |                                               |
| ๑๗ อัพ-อกุ              | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ          | ช่วนะดวงที่ ๑ ของ อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ  |
|                         | มโนทวาราวัชชน.ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ |                                               |
| ๑๘ รวมทั้งสิ้น          | จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ            | จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ                 |
|                         | (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)               | (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)               |

### 🗅 สรุปองค์ธรรม ของ ๓.อนันตรูปนิสสยปัจจัย (ตามพระบาลีนิทเทส)

| พระบาสีข้อที่ | บัจจัย                                   | บ๊จจยุปบัน                                     |
|---------------|------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ๑ กุ-กุ       | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ            | กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ                       |
|               | (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)                     | (เว้นช่วนะดวงที่ ๑)                            |
| ๓ กุ-อัพ      | กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ      | อพยากตธรรม คือ สันดีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘      |
|               |                                          | (ตทา.๑๑) มทัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ |
| ๔ อกุ-อกุ     | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ                | อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ                     |
|               | (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)                     | (เว้นช่วนะดวงที่ ๑)                            |
| ๖ อกุ-อัพ     | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ     | อพยากตธรรม คือ สันดีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘      |
|               |                                          | (ตทา.๑๑) มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ         |
| ๗ อัพ-อัพ     | อพยากตธรรม คือ วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ  | อพยากตธรรม คือ วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดหลังๆ        |
|               | (เว้นจุติจิตของพระอรทันต์)               | (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)                |
| ๘ อัพ-กุ      | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ          | ช่วนะดวงที่ 🤊 ของ มหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ  |
|               | มโนทวาราวัชชน.ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ |                                                |
| ๙ อัพ-อกุ     | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ          | ชวนะดวงที่ 🤊 ของ อกุศลชวนะ 🦠 ที่เกิดหลังๆ      |
|               | มโนทวาราวัชชน.ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ |                                                |
| รวมทั้งสิ้น   | จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ            | จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ                  |
|               | (เว้นจุติจิตของพระอรทันต์)               | (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)                |



### 🗅 **สรุปองค์ธรรม ของ ๔.นัตถิปัจจัย (**ตามพระบาลีนิทเทส)

| บัจจัย                                                     | บ๊จจยุปบัน                                         |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลายที่นอกจากจุติจิตของพระอรหันต์ | จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย พร้อมด้วยจุติจิต     |
| ที่ดับไปแล้วโดยไม่มีเหลือในลำดับของตน คือ จิต ๘๙ เจ.๕๒     | ของพระอรหันด์ ที่เกิดขึ้นต่อจากตน คือ จิต ๘๙       |
| ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุดิจิตของพระอรหันด์)                    | เจ.๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |

### 🗆 **สรุปองค์ธรรม ของ ๕.วิคตบัจจัย (**ตามพระบาลีนิทเทส**)**

| บัจจัย                                                     | ปัจจยุปบัน                                         |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลายที่นอกจากจุติจิตของพระอรหันต์ | จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย พร้อมด้วยจุติจิต     |
| ที่ปราศจากไปแล้วโดยไม่มีเหลือในลำดับของตน คือ จิต ๘๙       | ของพระอรหันต์ ที่เกิดขึ้นต่อจากตน คือ จิต ๘๙       |
| เจ.ลษ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุดิจิตของพระอรหันต์)              | เจ.๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |

### กลุ่ม ๒ (เส.) อาเสวนปัจจัย

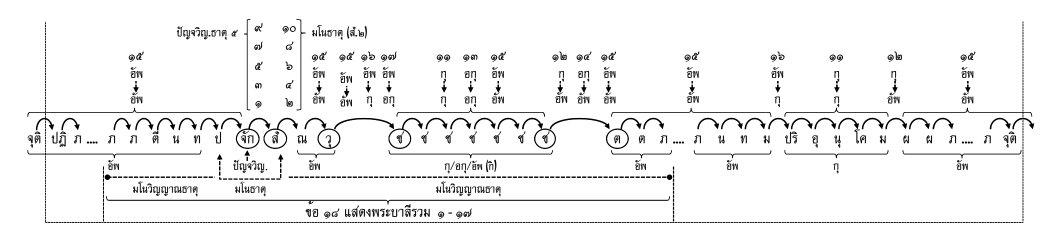
อ.ธ. คือ โลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้นชวนะดวงสุดท้ายที่เป็นชาติเดียวกัน)
เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ
(เว้นกามชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)

### 🗅 **สรุปองค์ธรรม ของ อาเสวนบัจจัย (**ตามพระบาลีนิทเทส)

| พระบาลีข้อที่           | บัจจัย                                           | ปัจจยุปบัน                                  |
|-------------------------|--------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| <ul><li>0 ú−ú</li></ul> | โลกียกุชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย) | กุ.ชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑)  |
| ด อบ่-อบ่               | อกุ.ชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)    | อกุ.ชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑) |
| ๓ กิ.อัพ-กิ.อัพ         | กิ.ชวนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)     | กิ.ชวนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑)  |
| รวมทั้งสิ้น             | โลกียชวนะ ๔๗ เจ.๕๒ ที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ        | ชวนะ ๕๑ เจ.๕๒ ที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ        |
|                         | (เว้นชวนะดวงสุดท้ายที่เป็นชาติเดียวกัน)          | (เว้นกามช่วนะดวงที่ 🤊 และผลช่วนะ ๔)         |
|                         | **(เว้น มัคคจิต ๔ ผลจิต ๔)                       |                                             |

# 🗅 แสดงพระบาลี ๑๘ ข้อใน อนันตรบัจจัย / สมนันตรบัจจัย โดยวิถี

- วิถีที่ยังไม่เกี่ยวกับ ชวนะ ก็เป็นไปโดยอำนาจ นํ.๕ คราวใดมีชวนะเกิด คราวนั้นเป็น อาเสวนปัจจัย
- มโนธาตุ ๓ นั้น พระบาลีแสดง บัญจวิญญาณธาตุ เป็น ปจ. → มโนธาตุ เป็น ปย. ซึ่งนับเฉพาะ ส.ั๒ เท่านั้น เพราะ **เกิดหลังๆ** และเกิดต่อจากบัญจวิญญาณธาตุ ส่วนบัณจทวาราวัชชนจิต ( ป **) เกิดก่อนๆ** บัณจวิญญาณธาตุ จึงเป็น ปย. ไม่ได้



( มีพระบาลี ๑๘ ข้อ )

อารัมภบท

(u.& d)

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อนนุตรจุจโยติ / สมนนุตรปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏุโร, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๑.) จกุชุวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนุตรปจฺจเยน / สมุนนุตรปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย.
- ๓.) โสตวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๔.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๕.) ฆานวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนุตรปจฺจเยน / สมนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ชีวุหาวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๘.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙.) กายวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๐.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

- ๑๑.) บุริมา บุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๑๒.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๑๓.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมฺมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๑๔.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อพฺยากตานํ ธมฺมานํ อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๑๕.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๖.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจุจโย.
- ๑๗.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อนนุตรปจุจโย / สมนนุตรปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในปัจจยนิทเทสว่า

- ๑.) จกุขุวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
   อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ษ.) มโนธาตุ ตัสมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ตัสมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๓.) โสตวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

- ผโนธาตุ ตัสมุปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตัสมุปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๕.) ฆานวิญฺญาณธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนุตรปจฺจเยน / สมนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๖.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน / สมนุนตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ชีวุทาวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตุดกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุดกานญจ ธมุมานํ
   อนนตรปจจเยน / สมุนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๘.) มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปฺจฺจโย.
- ๙.) กายวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมาน์
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๐.) มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนฺตรปจฺจเยน / สมนนฺตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๑๑.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมานํ ปจุฉิมานํ กุสลานํ ธมุมานํ อนนตรปจาเยน / สมนนตรปจาเยน ปจาโย.
- ๑๒.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๓.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อนุเตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ชุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์
   อนนุตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย.
- ๑๕.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- ๑๖.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน ปจุฉิมาน กุสลาน ธมุมาน อนนุตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย.

- ๑๗.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
- هد.) เยส์ เยส์ ธมุมาน์ อนนุตรา เย เย ธมุมา อุปุปชุชนุติ จิตุตเจตสึกา ธมุมา เต เต ธมุมา เตส์ เตส์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน المورقة

#### พระบาลีและคำแปล

- 🧓 🔊 จกุชุวิญญาณธาตุ 🖨 ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา 🎻 มโนธาตุยา
  - ๕) ตัสมุปยุตุตกานญจ ธมุมานั ๖) อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ๓) ปจุจโย
    - จักขุวิญญาณธาตุก็ดี
    - สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับจักขุวิญญาณธาตุก็ดี
    - ๓) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ
    - ๔) แก่มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒
    - ๔) และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบกับ สัมปฏิจฉนจิต
    - ๑ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.
- มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
   อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.
  - มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ ก็ดี อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับสัมปฏิจฉนจิตก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ที่ประกอบกับ สันตีรณจิต ๓ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.
- ๓.) โสตวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

โสตวิญญาณธาตุก็ดี สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับ โสตวิญญาณธาตุก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบกับ สัมปฏิจฉนจิต ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๔.) มโนธาตุ ตัสมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ตัสมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.

มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ ก็ดี อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับสัมปฏิจฉนจิตก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ที่ประกอบกับ สันตีรณจิต ๓ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๕.) ฆานวิญญาณธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา มโนธาตุยา ตํสมฺปยุตฺตกานญฺจ ธมฺมานํ
 อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.

พานวิญญาณธาตุก็ดี สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับพานวิญญาณธาตุก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบกับ สัมปฏิจฉนจิต ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๖.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนตรปจจเยน / สมนนตรปจจเยน ปจจโย.

มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ ก็ดี อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับสัมปฏิจฉนจิตก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันดีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ที่ประกอบกับ สันดีรณจิต ๓ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

ชั่วทาวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมุมานํ
 อนนตรปจจเยน / สมุนนตรปจจเยน ปจจโย.

ชีวหาวิญญาณธาตุก็ดี สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับชีวหาวิญญาณธาตุก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบกับ สัมปฏิจฉนจิต ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๘.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญฺญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ
 อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ ก็ดี อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับสัมปฏิจฉนจิตก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันดีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ที่ประกอบกับ สันดีรณจิต ๓ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย. ๙.) กายวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญุจ ธมุมานํ
 อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

กายวิญญาณธาตุก็ดี สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวง ที่ประกอบกับกายวิญญาณธาตุก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ และอัญญสมานเจตสึก ๑๐ ที่ประกอบกับ สัมปฏิจฉนจิต ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

90.) มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

มโนธาตุ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ ก็ดี อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบกับสัมปฏิจฉนจิตก็ดี เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะแก่ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันดีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ที่ประกอบกับ สันดีรณจิต ๓ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

99.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์ คือ กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลัง ๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑) ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๑๒.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนนตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย.

กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๑๓.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑) ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย. ๑๔.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์
 อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ สันดีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนั้นตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๑๕.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อนุนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม คือ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์) เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๖๖.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์
 อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม คือ โวฏฐัพพนจิต หรือมโนทวาราวัชชนจิต ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่มหากุศลชวนะดวงที่ ๑ (เฉพาะชวนะขณะที่ ๑) ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๑๗.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม คือ โวฏฐัพพนจิต หรือมโนทวาราวัชชนจิต ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลชวนะดวงที่ ๑ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

๑๘.) เยส์ เยส์ ธมฺมาน์ อนนุตรา เย เย ธมฺมา อุปฺปซฺชนฺติ จิตฺตเจตสิกา ธมฺมา เต เต ธมฺมา เตส์ เตส์ ธมฺมาน์ อนนุตรปจฺจเยน / สมนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย. ธรรมทั้งหลาย คือ จิต เจตสิก (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) ที่เกิดหลังๆ ใดๆ ย่อมเกิดขึ้นติดต่อกันในลำดับแห่งนามขันธ์ทั้งหลายใดๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์) นามขันธ์ทั้งหลาย (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์) นั้นๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่ จิต เจตสิก (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) ที่เกิดหลังๆ นั้นๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

## 📋 ตาราง การหาอำนาจปัจจัย (พฎนา) ในอนันตรปัจจัย และสมนันตรปัจจัย

| พระบาลีข้อที่           | ปัจจย → ปัจจยุปบัน                                                | ů.œ | เส. | นานัก. | รวม            |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----|-----|--------|----------------|
| ඉ. <b>ണ. අී. </b> . කේ. | ทวิ.๑๐ สัพ.เจ. ๗ ดวงที่ประกอบ                                     | æ   | -   | -      | æ              |
|                         | → มโนธาตุ ๒ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมาน.๑๐ ที่ประกอบ              |     |     |        |                |
| <b>ଞ. ଝ. ୭. </b> ଝ. ୭୦. | มโนธาตุ ๒ คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญูสมาน.๑๐ ที่ประกอบ               | æ   | -   | -      | æ              |
|                         | <ul> <li>→ มโนวิญญาณธาตุ คือ สันดีรณจิต ๓ อัญญสมาน. ๑๑</li> </ul> |     |     |        |                |
|                         | ดวงที่ประกอบ                                                      |     |     |        |                |
| ๑๑. กุ กุ.              | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)               | હે  | 9   | -      | ર્જ            |
|                         | → กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑)                     |     |     |        |                |
| ๑๒. *กุ อัพ.            | กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย (ที่เกิดก่อนๆ)                             | હે  | 1   | 9      | b <sup>*</sup> |
|                         | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ผลจิต ๔ (ที่เกิดหลังๆ)           |     |     |        |                |
|                         | ๑๒.๑ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ตวงสุดท้าย (ที่เกิดก่อนๆ)                   | æ   | -   | -      | æ              |
|                         | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๘ (ที่เกิดหลังๆ)                   |     |     |        |                |
|                         | ๑๒.๒ มัคคจิต ๔ (ที่เกิดก่อนๆ)                                     | æ   | -   | 9      | ર્જ            |
|                         | → ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) (ที่เกิดหลังๆ)                           |     |     |        |                |
| ๑๓. อกุ อกุ.            | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นชวนะดวงสุดท้าย)                    | æ   | 9   | _      | ર્જ            |
|                         | → อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑)                    |     |     |        |                |
| ๑๔. อกุ อัพ.            | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย (ที่เกิดก่อนๆ)                            | æ   | -   | _      | æ              |
|                         | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มทัค.วิ.๙ (ที่เกิดหลังๆ)                   |     |     |        |                |
| ๑๕. อัพ อัพ.            | วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิต.ฯ)             | æ   | 9   | _      | ર્જ            |
|                         | → วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิต.ฯ)      |     |     |        |                |
|                         | ๑๕.๑ ถ้าเป็นวิปาก.๓๖ กิริยา.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิต.ฯ)       | æ   | -   | -      | æ              |
|                         | → วิปาก.๓๖ กิริยา.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิต.ๆ)            |     |     |        |                |
|                         | ๑๕.๒ ถ้าเป็นกิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นช่วนะดวงสุดท้าย)     | æ   | 9   | -      | ર્જ            |
|                         | → กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้นช่วนะดวงที่ ๑)                 |     |     |        |                |
|                         |                                                                   |     |     |        |                |
|                         |                                                                   |     |     |        |                |

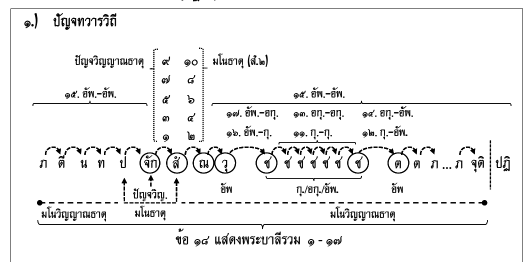
| พระบาลีข้อที่   | ปัจจย → ปัจจยุปบัน                                          | ů.æ | เส. | นานัก. | รวม |
|-----------------|-------------------------------------------------------------|-----|-----|--------|-----|
| ๑๖. ฮัพ กุ.     | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                             | æ   | -   | -      | æ   |
|                 | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี (ที่เกิดก่อนๆ)               |     |     |        |     |
|                 | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ (ที่เกิดหลังๆ)            |     |     |        |     |
| ๑๗. อัพ อกุ.    | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                             | æ   | -   | -      | æ   |
|                 | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี (ที่เกิดก่อนๆ)               |     |     |        |     |
|                 | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ (ที่เกิดหลังๆ)             |     |     |        |     |
| ๑๘. เยส์ เยส้   | จิต ๘๙ เจ.๕๖ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)        | æ   | 9   | 9      | ବ୍ୟ |
| ธมุมาน์ อนนุตรา | → จิต ๘๙ เจ.๕๖ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |     |     |        |     |
| /สมนนุตรา       |                                                             |     |     |        |     |

|           | อนันตร /สมนันตรปกิณณกพฎนา ๓                                                    | æ | 9 | 9 | ബ*    |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|---|---|---|-------|
| <b>9.</b> | ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                     | æ | - | - | હ્યું |
|           | <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิต ของพระอรหันต์)</li> </ul> |   |   |   |       |
| ାଡ•       | ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นช่วนะดวงสุดท้าย)                        | æ | 9 | - | હ     |
|           | → ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔)                      |   |   |   |       |
| ണം        | ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                               | æ | - | 9 | હ     |
|           | → มัคคานันตรผล                                                                 |   |   |   |       |
|           | (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแท่ง มรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)                             |   |   |   |       |

 หมายเหตุ ลำนวนในวงเล็บที่ว่า " (ที่เกิดก่อนๆ), (ที่เกิดหลังๆ) " ควรใส่สำนวนเหล่านี้ในวาระ กุ–อัพ,
 อกุ–อัพ, อัพ–กุ และ อัพ–อกุ ด้วย เพื่อให้สำนวนแสดงคล้อยตามพระบาลี ปุริมา ปุริมา และ ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ แห่งบาลีนิทเทส

| x นานักขณิกกัมม. | กรรม -          | <b>→</b> วิปาก             |     | ติด | ห่าง |
|------------------|-----------------|----------------------------|-----|-----|------|
|                  | (บ์าตอ) อบ์าอต) | (วิปาก.๓๖, กัมมชรูป)       | น้  | ✓   | ×    |
|                  |                 | <b>ง</b><br>มุขยผล สามัญผล | (P) | ×   | ✓    |
|                  |                 |                            | นา  | ✓   | ✓    |

🗅 **แสดงการทาอำนาจปัจจัย (มฎนา)** ในอนันตร./สมนันตรปัจจยนิทเทส จากภาพวิถี



## ษ.) อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี

อาทิกัมมิกณานวิถี

๐ ฌานสมาปัตติวิถี

๐ ปาทกฌานวิถี

๐ อภิญญาวิถี

0 มัคควิถี

๐ ผลสมาปัตติวิถี

นิโรธสมาปัตติวิถี

## จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

(น.๕๖)

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและเนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อนนุตรปจุจโย / สมนนุตรปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน) จกุชุวิญญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา เป็นต้น จนถึง เยสํ เยสํ ธมุมานํ อนนุตรา เย เย ธมุมา อุปุปชุชนุติ จิตฺตเจตสึกา ธมุมา เต เต ธมุมา เตสํ เตสํ ธมุมานํ อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

พระบาลีข้อที่ ๑. จกุขุวิญุญาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา - เป็นกัตตุบท
 แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ จักขุวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวงที่ประกอบ
มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานณุจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ
สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญูสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ
อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๕ คือ

ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข**้อที่ ๒. มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา** - เป็นกัตตุบท แสดงให*้*รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

มโนวิญญาณธาตุยา ต่**สมุปยุตฺตกานญฺจ ธมุมานํ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรมคือ สันตีรณจิต ๓ อัญญฺสมานเจตสึก ๑๑ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๓. โสตวิณฺณาณธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมุมา - เป็นกัดตุบท

แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ โสตวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวงที่ประกอบ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สัมปฏิจณจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอปการะแก่ปัจจยปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๔. มโนธาตุ ต่สมุปยุตฺตกา จ ธมฺมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

มโนวิญญาณธาตุยา ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรมคือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๕. ฆานวิญุญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา - เป็นกัดดุบท

แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ฆานวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวงที่ประกอบ มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สัมปฏิจณนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๖. มโนธาตุ ตํสมุปยุตฺตกา จ ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

พระบาลีข้อที่ ๗. ชีวุทาวิญุญาณธาตุ ต่สมุปยุตุตกา จ ธมุมา - เป็นกัดตุบท

มโนวิญญาณธาตุยา ต์สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ ชีวหาวิญญาณจิต ๒ สัพพจิตตสาธารณเจตสึก ๗ ดวงที่ประกอบ
มโนธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ
สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ
อนนุตรปจฺจเยน / สมนนุตรปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๕ คือ
อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจฺจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๘. มโนธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

**มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมุมานํ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีซ้อที่ ๙. กายวิญญาณธาตุ ตํสมฺปยุตฺตกา จ ธมฺมา - เป็นกัดตุบท

แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ กายวิญญาณจิต 🖢 สัพพจิตตสาธารณเจตสึก 🕫 ดวงที่ประกอบ

มโนธาตุยา ต่สมุปยุตุตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอปการะแก่ปัจจยปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีช**้อที่ ๑๐. มโนธาตุ ตํสมุปยุตฺตกา จ ธมฺมา -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ สัมปฏิจฉนจิต ๒ อัญญสมานเจตสึก ๑๐ ดวง ที่ประกอบ

มโนวิญญาณธาตุยา ต่สมุปยุตฺตกานญจ ธมฺมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ อัญญสมานเจตสึก ๑๑ ดวง ที่ประกอบ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

- พระบาลีข้อที่ ๑๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)
- **ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ กุศลชวนะ ๒๑ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ (เว้น ช่วนะดวงที่หนึ่ง)
- อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๖ คือ
   อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
   ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
   ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสตาร คือ (แสดงแผนภาพประกอบต่อท้ายวจนัตถะและคำอธิบาย)

- ๑. มหากุศลช่วนะดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหากุศลช่วนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะ ๆ ตามลำดับ
- ๒. มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑ โดยฐานะที่เป็นโคตรภู หรือโวทาน ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสมหัคคตกุศล ๔ โสมนัสสมรรค ๑๖
- ๓. มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะที่เป็นโคตรภู หรือโวทาน ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขามหัคคตกุศล ๕ อุเบกขามรรค ๔
- ๔. มหัคคตกุศลชวนะ ๙ <u>ที่เกิดก่อน</u>ๆ ซึ่งเป็น ปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกันเป็นต้น ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกุศลชวนะ ๙ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ซึ่งเป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกัน เป็นต้น ในสมาบัชชนวิถี
- > รวมองค์ธรรมของปัจจยุปบันทั้งหมด คือ มหากุศลชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะๆ ตามลำดับ และมหัคคตกุศลชวนะ ๙ (โสมนัสสมหัคคตกุศล ๕ ) มรรคชวนะ ๒๐ (โสมนัสสมรรค ๑๖ อุเบกขามรรค ๔ )

พระบาลีข้อที่ ๑๒. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

ปจุฉิมาน ปจุฉิมาน อพุยากตาน ธมุมาน - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัดคตวิปากจิต ๘ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ

ส่วนมรรคเจตนาทั้ง ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) นั้นได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **นานักชณิกกัมมะ** นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

**ปจุจโย -** เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก<sup>่</sup>ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (แสดงแผนภาพประกอบต่อท้ายวจนัตถะและคำอธิบาย)

- ๑. มหากุศลช่วนะดวงที่ ๗
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณจิต ๑๑ ในตทารัมมณวาระหรือภวังคจิต ๑๙ ในช่วนวาระ
- มหากุศลช่วนะคู่ที่ ๑ โดยฐานะที่เป็นอนุโลม
   ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสสหคตจิต ๑๒ ของผลจิตเบื้องต่ำ
- ๓. มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะที่เป็นอนุโลม ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขาสหคตจิต ๓ ของผลจิตเบื้องต่ำ
- ๔. รูปาวจรกุศลช่วนะ ๔ ดวงสุดท้ายที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๙
- ๕. อากาสานัญจายตนฌานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอากาสานัญจายตนฌานภวังค์ ๑
   วิญญาณัญจายตนฌานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๒ อากิญจัญญายตนฌานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๓

เนวสัญญานาสัญญายตนณานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังค์ ๑๓ กับอนาคามิผลจิต ๑ ในขณะที่ออกจากนิโรธสมาบัติ (ได้อำนาจบัจจัย ๕ = นํ๕)
มรรคช่วนะ ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลจิต ๔ ที่เป็นของตนๆ (ได้อำนาจบัจจัย ๖ = นํ๕ + นา)

พระบา**ลีข้อที่ ๑๓. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา** - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อกศลชวนะ ๑๒ <u>ที่เกิดก่อนๆ</u> (เว้น ช่วนะดวงสดท้าย)

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ อกุศลช่วนะ ๑๒ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ (เว้น ช่วนะดวงที่หนึ่ง)

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๖ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดารคือ (แสดงแผนภาพประกอบต่อท้ายวจนัตถะและคำอธิบาย)
อกุศลชวนะดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อกุศลชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะ ๆ ตามลำดับ

พระบา**ลีข้อที่ ๑๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา** - เป็นกัตตุบท แสดงให<sup>้</sup>รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย <u>ที่เกิดก่อน</u>ๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันดีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๕ คือ
 อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (แสดงแผนภาพประกอบต่อท้ายวจนัตถะและคำอธิบาย)

๑. โลภมูล โมหมูลช่วนะดวงสุดท้าย
 ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณจิต ๑๑ ในตทารัมมณวาระ หรือภวังคจิต ๑๙ ในช่วนวาระ

๒. โทสมูลช่วนะดวงสุดท้าย
 ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขาตทารัมมณะ ๖ ในตทารัมมณวาระ หรือ
 กามอุเบกขาภวังค์ ๖ ในช่วนวาระ

พระบาลีข้อที่ ๑๕. ปุริมา ปุริมา อพฺยากตา ธมฺมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพฺยากตาน์ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วย จุติจิตของพระอรหันต์)
อนนฺตรปจุจเยน / สมนนฺตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย คือ

๑. ถ้าเป็นวิบาก และกิริยา ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
 ทำการช่วยอุปการะ แก่วิบากและกิริยา ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วย จุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
 ได้ปัจจัย ๕ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

๑. ถ้าเป็นกิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
 ทำการช่วยอุปการะแก่ กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) แล้ว ได้ปัจจัย ๖ คือ
อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (แสดงแผนภาพประกอบต่อท้ายวจนัตถะและคำอธิบาย)

๑. ปฏิสนธิจิต ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ปฐมภวังค์ และปฐมภวังค์เป็นต้นจนถึงภวังค์ที่ ๑๕ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ทุติยภวังค์ เป็นต้นจนถึงภวังค์ที่ ๑๖ ในวิถีมุตตจิต (ปฏิสนธิจิต, ภวังคจิต) ที่เกิดต่อจากจุติจิตในภพก่อน

- ๒. ปัญจโวการภวังค์ ๑๕ โดยฐานะที่เป็นภวังคุปัจเฉทะ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อาวัชชนจิต ๒,
- ๓. อรูปภวังค์ ๔ โดยฐานะที่เป็นภวังคุบัจเฉทะ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต ๑,
- ๔. ปัญจทวาราวัชชนจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐,
- ๕. ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สัมปฏิจฉนจิต ๒,
- ๖. สัมปฏิจฉนจิต ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สันตีรณจิต ๓,
- ๗. สันตีรณจิต ๓ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฏฐัพพนจิต
   โวฏฐัพพนจิตดวงที่ ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฏฐัพพนจิตดวงที่ ๒ และ
   โวฏฐัพพนจิตดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฏฐัพพนจิตดวงที่ ๓ ใน ปริตตารมณ์วิถี,
- ๘. โวฎฐัพพนจิต ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามกิริยาช่วนะ ๙ ดวงที่ ๑
   ในอติมหันดารมณ์ มหันตารมณ์ และวิภูตารมณ์ อวิภูตารมณ์วิถี,
- ๙. กามกิริยาชวนะ ๙ ดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามกิริยาชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗,
- ๑๐. หสีตุปปาทชวนะดวงสุดท้าย (ต้องเกิดในปัญจโวการภูมิ)
  ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสตทารัมมณะ ๕ ในตทารัมมณวาระ หรือ
  ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ ในช่วนวาระ
- ๑๑. มหากิริยาโสมนัสสชวนะดวงสุดท้าย
  ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสตทารัมมณะ ๕ ในตทารัมมณวาระ หรือ
  ติเหตุกภวังค์ ๑๓ ในชวนวาระ
- ๑๒. มหากิริยาอุเบกขาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขาตทารัมมณะ ๖ ในตทารัมมณวาระ หรือติเหตุกภวังค์ ๑๓ ในช่วนวาระ
- ๑๓. ตทารัมมณะดวงที่ ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณะดวงที่ ๒
- ๑๔. ตทารัมมณะดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามภวังค์ ๑๐
- ๑๕. มหากิริยาช่วนะคู่ที่ ๑ โดยฐานะเป็นโคตรภูหรืออนุโลม ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาโสมนัสส์ ๔ อรหัตตผลโสมนัสส์ ๔
- ๑๖. มหากิริยาชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะเป็นโคตรภูหรืออนุโลม ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาอุเบกชา ๕ อรหัตตผลอุเบกชา ๑

- ๑๗. มหัคคตกิริยาช่วนะ ๙ <u>ที่เกิดก่อน</u>ๆ ซึ่งเป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกันเป็นต้น ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาช่วนะ ๙ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ซึ่งเป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกันเป็นต้นในสมาปัชชนวิถี
- ๑๘. รูปาวจรกิริยาช่วนะ ๕ ดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังค์ ๙
- ๑๙. อากาสานัญจายตนณานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย
  ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอากาสานัญจายตนณานภวังค์ ๑
  ๒๐. วิญญานัญจายตนณานกิริยาช่วนะดวงสดท้าย
  - ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๒
- ๒๑. อากิญจัญญายตนณานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๓
- ๒๒. เนวสัญญานาสัญญายตนฌานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย
  ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังคจิต ๑๓ กับอรหัตตผลจิต ๑ ในขณะที่ออกจาก
  นิโรกสมาบัติวิถี
- ๒๓. ผลช่วนะ ๔ ที่<u>เกิดก่อน</u>ๆ ซึ่งเป็นโสดาปัตติผล สกทาคามิผล ด้วยกันเป็นต้น ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลช่วนะ ๔ <u>ที่เกิดหลัง</u>ๆ ซึ่งเป็นโสดาปัตติผล สกทาคามิผล ด้วยกัน เป็นต้น ในผลสมาบัติวิถี
- ๒๔. ผลช่วนะ ๔ ดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังคจิต ๑๓
- ๒๕. ตทารัมมณจิตดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจุติจิต ๑๐ ในมรณาสันนวิถี ที่เป็นตทารัมมณวาระ
- ๒๖. มหากิริยาช่วนะดวงที่ ๕ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกจิต ๑๓ ในมรณาสันนวิถี ที่เป็นช่วนวาระ
- ๒๗. ภวังคจิต ๑๙ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่จุติจิต ๑๙ ในมรณาสันนวิถีที่เป็นตทารัมมณวาระ หรือชวนวาระ
- ๒๘. ทวิเหตุกจิต ๔ และอเหตุกจิต ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามปฏิสนธิจิต ๑๐
- ๒๙. ติเหตุกกามจุติจิต ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ปฏิสนธิจิต ๑๙
- ๓๐. รูปาวจรจุติจิต ๕ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สเหตุกปฏิสนธิจิต ๑๗

๓๑. อากาสานัญจายตนณานจุติจิต ๑
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิต ๔
๓๒. วิญญานัญจายตนณานจุติจิต ๑
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิตเบื้องบน ๓
๓๓. อากิญจัญญายตนณานจุติจิต ๑
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิตเบื้องบน ๒
๓๔. เนวสัญญานาสัญญายตนณานจุติจิต ๑
ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ และเนวสัญญานาสัญญายตนณานปฏิสนธิจิต ๑

พระบาสีข้อที่ ๑๖. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสสาน์ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
ชวนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลชวนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ
อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาสีข้อที่ ๑๗. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
ชวนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ
อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

- พระบาลีข้อที่ ๑๘. เยส์ เยส์ ธมุมาน์ เป็นสามีสัมพันธอนิยมบท บทที่แสดงถึง จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรทันต์) อันเป็นปัจจัยที่ยังไม่ได้ระบุลงไปโดยแน่ชัด อนนุตรา เป็นกาลาธารบท แสดงให้รู้ถึงการช่วยอุปการะของปัจจัยธรรมแก่ปัจจยุปบันธรรม นั้น ติดต่อกันโดยสำดับไม่มีระหว่างคั่น
- **เย เย ธมุมา** เป็นอนิยมกัตตุบท บทที่แสดงถึง จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ (พร้อมด้วยจุติจิตของ พระอรหันต์) ที่เกิดหลังๆ อันเป็นปัจจยุปบันธรรมที่ยังมิได้ระบุลงไปโดยแน่ชัด
- **อุปฺปซฺชนฺดิ** เป็นอาขยาตกิริยาบทกัตตุวาจก แสดงให้รู้ถึงการเกิดขึ้นของปัจจยุปบันธรรมเหล่านั้น
  จ**ิตุดเจตสึกา ธมฺมา** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม อันเป็นองค์ธรรมของ เย เย ธมฺมา
  ที่เป็นอนิยกัตตุบทนั้นเอง
- เต เต ธมุมา เป็นนิยมกัตตุบท บทที่บ่งถึงปัจจัยธรรมโดยแน่ชัดตามที่ได้แสดงไว้ว่า เยสํ เยสํ ธมุมานํ
   ที่เป็นสามีสัมพันธอนิยมบทนั้นเอง ฉะนั้นองค์ธรรมจึงได้แก่ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ
   (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
- เตส์ เตส์ ธมุมาน์ เป็นนิยมสัมปทานบท แสดงถึงปัจจยุปบันธรรมโดยแน่ชัดตามที่แสดงไว้ว่า เย เย ธมุมา ที่เป็นอนิยมกัดดุบทนั้นเอง องค์ธรรมได้แก่ จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ (พร้อมด้วยจดิจิตของพระอรทันต์) ที่เกิดหลังๆ
- อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๗ คือ
   อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นานักชณิกกัมมะ นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

## อนันตร และสมนันตรมฎนา ๓ (น.๖๒)

- o ถ้าจะแสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย และปัจจยุปบัน โดยเฉพาะๆ แล้ว ก็จะได้จำนวนบัจจัยสงเคราะห์ (ฆฎนา) ดังต่อไปนี้
  - ๑. ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
     ทำการช่วยอุปการะแก่ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
     ก็ได้ปัจจัย ๕ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
     ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
     ๓. ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสดท้าย)
    - ทำการช่วยอุปการะแก่ ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔) แล้ว ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ <u>อาเสวนะ</u> นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ถ้าเป็นมรรคเจตนา
    - ทำการช่วยอุปการะ แก่มัคคานันตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น) แล้ว ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ <u>นานักขณิกกัมมะ</u> นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตระ/สมนันตระอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

### 🗅 ตารางแสดง อนันตร / สมนันตรฆฎนา

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                                  | นํ.๕        | เส. | นานัก. | รวม |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|--------|-----|
| 9•     | ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                           | æ' <b>.</b> | -   | -      | ₡.  |
|        | <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>        |             |     |        |     |
| ভি.    | ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)                               | æ' <b>.</b> | 9•  | -      | .હ  |
|        | → ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)                                |             |     |        |     |
| ണ.     | ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                                     | æ'.         | -   | 9.     | ৯.  |
|        | <ul> <li>→ มัคคานันตนผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)</li> </ul> |             |     |        |     |

หมายเหตุ:- ในอนันตรูปนิสสยปัจจัย นัตถิปัจจัยและวิคตปัจจัย มีการแสดงพฎนาคล้อยตาม อนันตร/สมนันตรพฎนาทุกประการ ดังนั้นทั้ง ๕ ปัจจัย จึงมีพฎนารวม ๑๕ พฎนา เมื่อรวม อาเสวนปัจจัย ๑ พฎนา ในอนันตรชาติ มีพฎนาทั้งสิ้น ๑๖ พฎนา

## คำอธิบาย (น.๖๓-๖๔)

การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของอนันตรปัจจัยนี้มีความสำคัญยิ่ง การที่เป็นดังนี้ก็เพราะว่า ในการเห็น การได้ยิน เป็นต้น จนถึงการคิดนึกติดต่อกันไม่ขาดสายก็ดี ที่สัตว์ทั้งหลายมีกายกับใจแยกออก จากกันไม่ได้ก็ดี ตายแล้วเกิดใหม่ๆ โดยไม่ขาดสายวนเวียนไปมาอยู่ดังนี้ก็ดี เหล่านี้ล้วนแล้วแต่ได้รับการ ช่วยอุปการะจากธรรมที่เป็นอนันตรปัจจัย กล่าวคือนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ แล้วดับไปนั้นเอง เหมือนกันกับ วันเวลาที่ปรากฏขึ้นใหม่ๆ โดยไม่ขาดสายได้นั้น ก็เพราะเนื่องมาจากวันเวลาก่อนๆ ที่ล่วงไปแล้วนั้นเอง หรือ จะกล่าวว่าวันเวลาก่อนๆ ที่ล่วงไปแล้วนั้นเองทำการช่วยอุปการะให้วันเวลาใหม่ๆ ปรากฏขึ้นโดยไม่ขาดสาย ดังนี้ก็ได้ ฉะนั้น นามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ ทำการช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจ อนันตรปัจจัย ดังที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้แสดงไว้นี้

เ**ยส์ เยสนฺติ สพุเพสมฺปี อนนุตรปจฺจยธมฺมาน์ สงฺเซปลกฺชณ์** ความว่าคำบาลีที่ว่า **เยส์ เยส์** เป็นต้นนี้ เป็นเครื่องสังเกตุการแสดงเนื้อความย่อแห่งธรรมที่เป็นอนันตรบัจจัยแม้ทั้งหมด

อีกประการหนึ่งนามขันธ์ ๔ ที่เกิดขึ้นใหม่ๆ โดยลำดับไม่ก้าวก่ายแก่กันและกันได้นั้น เพราะเนื่องมา จากนามขันธ์ ๔ ที่ดับไปแล้วนั้น ทำการช่วยอุปการะด้วยอำนาจอนันตรบัจจัย ตามธรรมเนียมของจิตนิยาม นั้นเอง กล่าวคือ เมื่อปัญจทวาราวัชชนจิตดับลงแล้ว จักขุวิญญาณจิตก็เกิดต่อ จิตอื่นๆ จะมาเกิดต่อไม่ได้ ครั้นจักขุวิญญาณจิตดับลงแล้ว สัมปฏิจฉนจิตก็เกิดต่อ จิตอื่นๆ จะเกิดต่อไม่ได้เช่นกันเป็นไปตามลำดับดังนี้ เป็นต้นโดยไม่ต้องรอเวลา การเป็นไปตามลำดับดังนี้ เพราะเนื่องจากอำนาจของนามขันธ์ ๔ ที่ดับไปแล้วนั้น ทำการช่วยอุปการะโดยเป็นอนันตรบัจจัยให้เกิดเป็นลำดับมิให้ก้าวก่ายกันได้นั้นเอง

อุปมาเหมือนกับการเปลี่ยนฤดูกาลทั้ง ๓ คือ ฤดูหนาวจะผ่านเข้ามา ก็เพราะได้รับการอุปการะจาก ฤดูฝน ฤดูร้อนจะผ่านเข้ามา ก็เพราะได้รับการอุปการะจากฤดูหนาว ฤดูฝนจะผ่านเข้ามา ก็เพราะได้รับการ อุปการะจากฤดูร้อน ข้อนี้ฉันใด นามขันธ์ ๔ ที่เกิดขึ้นใหม่ๆ ที่ได้รับการอุปการะจากนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ แล้วดับไปก็ฉันนั้น สมดังที่พระมหาพุทธโฆษาจารย์แสดงไว้ในปัฎฐานอรรถกถาว่า

อตุตาโน อตุตโน อนนุตร์ อนุรูปนสุส จิตตุปปาทสุส อุปุปาทนสมโถ ธมุโม อนนุตรปจุจโย
ความว่า นามขันธ์ ๔ ที่ดับไป ที่มีความนสามารถทำให้จิตตุปบาทอันสมควรแก่จิตตนิยามในลำดับแห่งตนๆ
โดยไม่มีระหว่างคั่น ชื่อว่า อนันตรปัจจัย

## สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ในอนันตร/สมนันตรปัจจัย

ในอนันตรปัจจยุทเทส / สมนันตรปัจจยุทเทสนี้ สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

เป็น อนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

เป็น **อนันตรปัจจยุปบัน / สมนันตรปัจจยุปบัน** 

- รูปทั้งหมด คือ

จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น อนันตรปัจจนิก / สมนันตรปัจจนิก

[รูป ๗ หมวด ย่อเป็น จิรุปก์ พา หา อุ ณ ติ ]

🗅 จำแนก อนั้นตร / สมนั้นตรปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ใน.๑๔

(น.๑๔๓)

ในอนันตร/สมนันตรบัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่บัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอนันตร/สมนันตรบัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ ให้เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่น

เสมือนหนึ่งเป็นจิตดวงเดียว **(อนนุตร)** 

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ ให้เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่นทีเดียว

เสมือนหนึ่งเป็นจิตดวงเดียว (สมนนุตร)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อนันตรชาติ

เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น อดีตกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

x เป็นอดีตกาล เพราะ ปจ. ต้องดับไปก่อน (เป็นอดีต) ปย. จึงจะเกิดขึ้นได้ เป็นอุปถัม. ไม่ได้ เพราะ ตัวเองซึ่งเป็น ปจ. จะต้องดับไปก่อนแล้ว จิตที่ติดกันดวงถัดไป จึงจะเกิดขึ้นเป็น ปย. ได้ ปจ. ที่ดับไปแล้วจึงไม่มีอำนาจช่วยอุปถัม. ปย. ที่เกิดทีหลังให้ตั้งอยู่ได้

## 🗋 ปัญหาวารวิภังค์

| ปัจจัยที่เป็นอนันตรชาติ ๖ ปัจจัย (เว้น ปกตูปนิสสยนานักขณิกกัมมปัจจัย) นั้น                |                               |                                     |             |               |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------|-------------|---------------|--|--|--|--|
| <ul> <li>อนันตรบัจจัย สมนันตรบัจจัย อนันตรูปนิสสยบัจจัย นัตถิบัจจัย วิคตบัจจัย</li> </ul> |                               |                                     |             |               |  |  |  |  |
| รวม ๕                                                                                     | ปัจจัยนี้ มี ๓ บท ๗ วาร       | ะ เหมือนกัน ดังนี้ (๒:๒:๓)          |             |               |  |  |  |  |
| ก)                                                                                        | กุสลบท มี ๒ วาระ              | <ol> <li>กุสลปทาวสาน</li> </ol>     | ในกุสลบท    | (ក្-ក្)       |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๒. อพุยากตปทาวสาน                   | ในกุสลบท    | (กุ-อัพ)      |  |  |  |  |
| ય )                                                                                       | อกุสลบท มี ๒ วาระ             | ๓. อกุสลปทาวสาน                     | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๔. อพุยากตปทาวสาน                   | ในอกุสลบท   | (อกุ-อัพ)     |  |  |  |  |
| P )                                                                                       | อพุยากตบท มี ๓ วาระ           | <ul><li>๕. อพุยากตปทาวสาน</li></ul> | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อัพ ) |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๖. กุสลปทาวสาน                      | ในอพุยากตบท | (อัพ - กุ)    |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๗. อกุสลปทาวสาน                     | ในอพุยากตบท | (อัพ - อกุ)   |  |  |  |  |
| ๐ ขาเช                                                                                    | <b>สวนปัจจัย</b> มี ๓ บท ๓ วา | ระ คือ (๑:๑:๑)                      |             |               |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | <ol> <li>กุสลปทาวสาน</li> </ol>     | ในกุสลบท    | (ក្-ក្)       |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๒. อกุสลปทาวสาน                     | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |  |  |  |  |
|                                                                                           |                               | ๓. อพุยากตปทาวสาน                   | ในอพุยากตบท | (อัพ - อัพ )  |  |  |  |  |

|             | อนั้นตรชาติ   | นํ.๕ (นํ สนํ รู         | น ต)       | อาเสวน.      | •      |
|-------------|---------------|-------------------------|------------|--------------|--------|
|             | DAMAI 1 A IAI | ลปท ๗วาระ (๒:๒:๓)       |            | ๓บท ๓วาระ (๑ | o:o:o) |
|             | บท/วาระ       | กรณบท                   | ปจ.        | กรณบท        | ปจ.    |
| 9           | กุ กุ.        | น่.๕ เส                 | ર્જ        | น่.๕ เส      | હે     |
| ල           | กุ อพฺ.       | น <b>ํ.</b> ๕ <b>นา</b> | و          |              |        |
| ๓           | อกุ อกุ.      | น่.๕ เส                 | ર્જ        | น่.๕ เส      | િ      |
| હ           | อกุ อพฺ.      | นํ.๕                    | હે         |              |        |
| હ           | อพฺ อพฺ.      | น่.๕ เส                 | هر         | น่.๕ เส      | ક      |
| þ           | อพฺ กุ.       | นํ.๕                    | થે         |              |        |
| හ           | อพฺ อกุ.      | นํ.๕                    | હેલ        |              |        |
| รวม ๗ สภาคม |               | Ar 9                    | รวม ๖ สภาเ | ମିଛି ଝି      |        |

## 🗅 ปัญหาวารวิภังค์ แท่งอนันตร/สมนันตรปัจจัย

(น.๒๔๕)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก ปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป มี ๓ บท ๗ วาระ ดังนี้

## ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อนนุตรปจฺจเยน/สมนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตร/สมนันตรปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมฺโม** - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่

โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

**กุสลสุส ธมุมสุส -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่

กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรปัจจัย

เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตระ/สมนันตระ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี ฌานวิถี อภิญญาวิถี และมรรควิถี

## - อพฺยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

(น.๒๔๗)

วิธิพระบาลี

กุสโล ธมุโม อพุษากตสุส ธมุมสุส อนนุตรปจุจเยน/สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนันตร/สมนันตรปัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรร<mark>ม ในวิธิพระบาลี</mark>

กุสโล ธมุโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดก่อนๆ (โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ดวงสุดท้าย และ
มรรคจิตตปบาท ๔)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๙ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ
หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๙ ผลจิตตุปบาท ๙ (วิ.๒๔ ดวง)
อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรปัจจัย
เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นานักชณิกกัมมะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้
ปจจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตระ/สมนันตระ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล
ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๘
ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี
ฉมานวิถี อภิญญาวิถี มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี นิโรธสมาบัติวิถี

หมายเหตุ:- ในกรณบท แยกแสดงตามองค์ธรรมที่แสดงไว้ในกัตตุบทได้ดังนี้ ๑. โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย → สันดีรณจิต ๓ ม.วิ.๘ มทัค.วิ.๙ ได้อำนาจบัจจัย ๕ คือ นํ.๕

๒. มัคคจิต ๔ → ผลจิต ๔ (มัคคานั้นตรผล) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ นํ.๕ + นา.

## ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(น.๒๔๙)

#### วิธิพระบาลี

อกุสโล ธนุโม อกุสลสุส ธนุมสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

**อนนุตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรบัจจัย เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตระ/สมนันตระ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จดุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

- อพุยากตปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อัพ)

(น.๒๕๑)

#### วิธิพระบาลี

อกุสโล ธนุโม อพุยากตสุส ธนุมสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนันตร/สมนันตรปัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๙ (วิ.๒๐ ตวง)
 อนนุตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรปัจจัย เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตระ/สมนันตระ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

#### ค.) อพยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (ฮัพ - ฮัพ)

(น.๒๕๒)

#### วิธิพระบาลี

อพุยากโต ธนุโม อพุยากตสุส ธนุมสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**อพุยากโต ธนุโม** - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
วิปากจิตตุปบาท ๑๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
วิปากจิตตุปบาท ๓๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

**อนนุตรปจุจเยน / สมนนตรปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรบัจจัย เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตระ/สมนันตระ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล ปฏิสนธิกาล มรณาสันนกาล จุติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

ณานวิถี อภิญญาวิถี นิโรธสมาบัติวิถี ผลสมาบัติวิถี

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

(น.๒๕๕)

#### วิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม กุสลสุส ธมุมสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธนุโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่

โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

**กุสลสุส ธมุมสุส -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ

**อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรปัจจัย เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง & ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็น อนันตระ / สมนันตระ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี

### - อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

(น.๒๕๖)

#### วิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม อกุสลสุส ธมุมสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอนั้นตรปัจจัย / สมนันตรปัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ

**อนนุตรปจุจเยน / สมนนุตรปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตร/สมนันตรบัจจัย เป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให<sup>้</sup>รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็น อนันตระ / สมนันตระ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี

หมายเหตุ:- มโนทวาราวัชชนจิต ทำกิจ ๒ อย่าง คือ

๑. มโนทวาราวัชชนกิจ ในมโนทวารวิถี
 ๒. โวฏฐัพพนกิจ ในปัญจทวารวิถี

## 🗅 ตาราง แสดงการทาบัจจัย ใน ปัญทาวารวิภังค์ แท่งอนันตร /สมนันตรบัจจัย

| วาระ                 | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                        | นํ.๕        | เส. | นานัก. | รวม |
|----------------------|------------------------------------------------------------|-------------|-----|--------|-----|
| ๑. กุ - กุ           | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)        | æ.          | 9•  | -      | છ.  |
|                      | → กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)            |             |     |        |     |
| ๒. กุ - อัพ *        | ๒. กุ - อัพ * กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ          |             | -   | 9.     | b.* |
|                      | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ      |             |     |        |     |
|                      | ๒.๑ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ               | ₡∙          | -   | -      | æ.  |
|                      | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มทัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |     |
|                      | ๒.๒ มัดคจิต ๔ ที่เกิดก่อนๆ                                 | ₡∙          | -   | 9•     | ৳.  |
|                      | → ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ                      |             |     |        |     |
| ๓. อกุ - อกุ         | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)           | ₡∙          | 9•  | _      | ъ.  |
|                      | → อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)          |             |     |        |     |
| ๔. อกุ - อัพ         | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                       | ₡∙          | -   | _      | ₡.  |
|                      | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |     |
| <i>๔</i> . อัพ - อัพ | วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุดิจิตของพระอรทันต์)        | ₡∙          | 9•  | _      | ъ.  |
|                      | → วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |             |     |        |     |
| ๖. อัพ - กุ          | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ' <b>.</b> | -   | _      | ₡.  |
|                      | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |     |
|                      | → ชวนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลชวนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ               |             |     |        |     |
| ๗. อัพ - อกุ         | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | ₡∙          | -   | _      | ₡.  |
|                      | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |     |
|                      | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒  ที่เกิดหลังๆ             |             |     |        |     |
|                      |                                                            |             |     |        |     |

### สุทธสังขยาวาระ (น.๒๕๗)

สรุปจำนวนสุทธบทแห่งอนันตรปัจจย / สมนันตรปัจจยปัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ประเภท ด้วยกันคือ กุสโล กุสลสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย. ๑.)กุสลบท อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย. กุสโล อพยากตสุส ๒.)อกุสลบท อกุสโล อกุสลสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย. อกุสโล อพฺยากตสฺส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย. อพยากโต อพุยากตสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนุตรปจุจเยน ปจุจโย. ๓.)อพุยากตบท อพยากโต กุสลสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย. อพุยากโต อกุสลสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย / สมนนตรปจุจเยน ปจุจโย.

### 📋 อนันตร / สมนันตรปัจจยสภาคะ

ปัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอนันตรบัจจัย / สมนันตรบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้นมี ๖ ประเภท คือ (สมนันตระ / อนันตระ) อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นานักขณิกกัมมะ นัตถิ วิคตะ

### 🗍 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อนันตรปัจจัย

(น.๓๗๖)

#### วจนัตถะ

### อนุตรยติ อนุตร์ กโรตีติ = อนุตร์

ธรรมชาติที่คั่น คือ ที่กระทำให้มีระหว่าง ชื่อว่า อันตระ

#### นตุถิ เยส์ อนุตรนุติ = อนนุตรา

ระหว่างคั่นแห่งธรรมเหล่าใดไม่มี ธรรมนั้นชื่อว่าไม่มีระหว่างคั่น

### อนนุตรภาเวน อุปการโก ธมุโม = อนนุตรปจุจโย

ธรรมที่อุดหนุนโดยความไม่มีระหว่างคั่น ชื่อว่า อนันตรปัจจัย

## 📋 อุปมา ใน อนันตรปัจจัย

อุปมาเหมือน พระเจ้าจักรพรรดิที่ทรงสละราชสมบัติออกผนวช เมื่อพระเจ้าจักรพรรดิไม่ได้ครอง ราชสมบัติแล้ว โอรสของพระเจ้าจักรพรรดินั้นก็ครองราชสมบัติสืบต่อแทนทันที และการสืบต่อราชสมบัตินี้ ก็ต้องได้แก่ ราชโอรสองค์ที่ ๑ ก่อน จะข้ามไปโอรสองค์ที่ ๒ หรือองค์ที่ ๓ นั้นย่อมเป็นไปไม่ได้ ต่อเมื่อ โอรสองค์ที่ ๑ ไม่ได้ครองแล้ว องค์ที่ ๒ จึงจะรับสืบต่อได้ตามลำดับกันไป ดังนี้ ข้ออุปมานี้ฉันใด พระเจ้าจักรพรรดิซึ่งสละราชสมบัตินั้น ก็เปรียบได้แก่จิตดวงแรกที่เกิดขึ้นนั่นเอง เมื่อตอนสละราชสมบัตินั้น ก็เปรียบเหมือนจิตดวงแรกที่ดับไป พระราชโอรสที่รับราชสมบัติเป็นพระเจ้าจักรพรรดิแทนนั้น ก็เปรียบได้แก่จิตดวงที่ ๒ ที่เกิดขึ้นสืบต่อจากจิตดวงแรกที่ดับไปแล้ว และการที่พระราชโอรสต้องรับสืบราชสมบัติกันตามลำดับนั้น ก็เปรียบได้แก่จิตที่เกิดขึ้นสืบต่อกันตามลำดับของตนๆ

## 🗋 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน สมนันตรปัจจัย

(น.๓๗๗)

#### วจนัตถะ

สุฎฐ อนนุตราติ = สมนนุตรา.

ธรรมที่ไม่มีระหว่างคั่นเลย ชื่อว่า สมนันตระ.

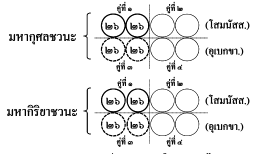
สมนนุตร์ ทุตวา อุปการโก ธมฺโม = สมนนุตรปจฺจโย.

ธรรมที่ไม่มีระหว่างคั่นเลยนั้น เป็นธรรมช่วยอุดหนุน ชื่อว่า สมนันตรบัจจัย.

## 🗋 อุปมา ใน สมนั้นตรปัจจัย

อุปมาเหมือน พระเจ้าจักรพรรดิที่สวรรคตไปแล้ว พระราชโอรสของพระเจ้าจักรพรรดินั้น ต้องสืบ ราชสมบัติแทนพระราชบิดาต่อไปอย่างแน่นอน บุคคลอื่นไม่สามารถเข้ามาคั่นตำแหน่งนี้ได้เลย ข้อนี้ฉันใด นามธรรมก็เช่นเดียวกัน คือ เมื่อจิตดวงแรกเกิดขึ้นเป็นปัจจัยแล้วดับไปนั้น จิตดวงหลังก็ย่อมเกิดขึ้นเป็น บัจจยุปบันสืบต่อกันทันที บัจจัยธรรมและปัจจยุปบันธรรม ย่อมติดต่อกันโดยไม่มีธรรมอื่นมาคั่นระหว่างเลย ฉันนั้น

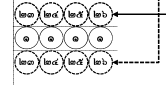
## 🗅 แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสตาร พระบาลีข้อ ๑๑-๑๕ (คู่มือหน้า ๑๑๓)



ตัวเลขในวงกลม หมายถึง
 จำนวนภูมิที่จิตดวงนั้นๆ เกิดได้

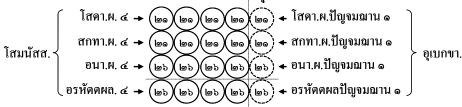
โสมนัสสมหัคคตกุศล. ๔ → (๒๒) (๒๒) (๒๒) (๒๒) ← อุเบกขามหัคคตกุศล. ๕ – (๓) (๓) (๓) (๑) (๖)

โสมนัสสมหักกตกิริยา. ๔ 🔸 🐷 ঙ ঙ 🍁 🎉 🕹 อุเบกขามหักกตกิริยา. ๕



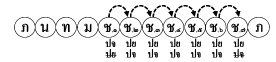
โสคา.ม. ๔ → ๑๗ ๑๗ ๑๗ ๑๗ ๑๗ ๙ โสคา.ม.ปัญจมฌาน ๑
สกทา.ม. ๔ → ๒๑ ๒๑ ๒๑ ๒๑ ๙ สกทา.ม.ปัญจมฌาน ๑
อนา.ม. ๔ → ๒๑ ๒๑ ๒๑ ๒๑ ๙ อนา.ม.ปัญจมฌาน ๑
อรหัตต.ม. ๔ → ๒๖ (๒๖ (๒๖ (๒๖ ) ← อรหัตต.ม.ปัญจมฌาน ๑

โสมนัสสสหกตจิต ๑๒ ของผลจิตเบื้องต่ำ ๓ อูเบกขาสหกตจิต ๓ ของผลจิตเบื้องต่ำ ๓



🗅 แสดงรายละเอียดภาพวิถี ใน อนันตรปัจจยนิทเทส พระบาสีข้อ 🥫 กุ–กุ

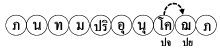
### ๑๑.๑) มหากุศลช่วนะ ๘



มหากุศลชวนะ ดวงที่ ๑-๖ เป็นปัจจัย (ทั้ง ๘ ดวง) ได้ปัจจัย ๖ (นํ.๕+เส.) มหากุศลชวนะ ดวงที่ ๒-๗ เป็นปัจจยุปบัน (ทั้ง ๘ ดวง) ได้ปัจจัย ๖ (นํ.๕+เส.)

๑๑.๒) มทากุศลชานะคู่ที่ ๑ (ดวงที่ ๑,๒) โดยฐานะที่เป็นโค./โว. → โสมนัสสมหัค.กุ.๔, โสมนัสสมรรค ๑๖

### ก. อาทิกัมมิกณานวิถี หรือ ณานสมาปัตติวิถี

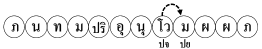


มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑ (๑, ๒) → ๔ โสมนัสสมหัคคตกุศล ๔ (ป., ทุ., ตติ., จตุตถ.)

#### ข. โสดาปัตติมรรควิถี

มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑ (๑, ๒) → ๔ โสมนัสสโสดาปัตติมรรค ๔ (ป., ทุ., ตติ., จตุตถ.)

### ค. มรรควิถีเบื้องบน ๓

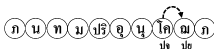


บัง บัย มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑ (๑, ๒) → ๑๒ โสมนัสส. สกทาคามิมรรค ๔ (ป., ทุ., ตติ., จตุตถ.) อนาคามิมรรค ๔ (ป., ทุ., ตติ., จตุตถ.) อรหัตตมรรค ๔ (ป., ทุ., ตติ., จตุตถ.)

รวมเป็น โสมนัสสมรรค ๑๖ ( ข+ค )

**๑๑.๓) มทากศลชวนะคู่ที่ ๓** (ดวงที่ ๕,๖) โดยฐานะที่เป็นโค./โว. → อเบกขามหัค.กุ.๕, อเบกขามรรค ๔

#### อาทิกัมมิกณานวิถี หรือ ณานสมาปัตติวิถี

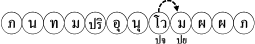


มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ (๕, ๖) → ๕ อุเบกขามหัคคตกุศล ๕ (รูปปัญจมฌาน ๑ อรูปกุศล ๔)

#### โสดาปัตติมรรควิถี

มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ (๕, ๖) → ๑ อุเบกชาโสดาปัตติมรรค ๑ (ปัญจมณานโสดาปัตติมรรค)

#### มรรควิถีเบื้องบน ๓

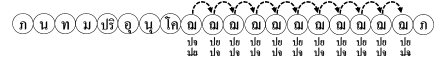


มหากุศลช่วนะคู่ที่ ๓ (๕, ๖) → ๓ อุเบกขา. สกทาศามิมรรคปัญจมฌาน 🤊

อนาคามิมรรคปัญจมฌาน ๑ อรหัตตมรรคปัญจมณาน ๑

รวมเป็น อุเบกขามรรค ๔ ( ข+ค )

๑๑.๙) มทัคดตกุศลชวนะ ที่เกิดก่อนๆ ซึ่งเป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกัน เป็นต้น → มหัคคตกุศลชวนะ ที่เกิดหลังๆ ซึ่งเป็นปฐมณาน ทุติยณาน ด้วยกัน เป็นต้น

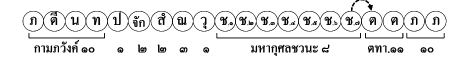


รูปาวจรปัญจมณานกุศลช่วนะ ที่เกิดก่อนๆ → รูปาวจรปัญจมณานกุศลช่วนะ ที่เกิดหลังๆ

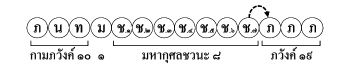
- แสดงรายละเอียดภาพวิถี ใน อนันตรบัจจยนิทเทส พระบาลีข้อ ๑ษ กุ–อัพ
- ๑๒.๑) มหากุศลช่วนะ ๘
- ๑ ตทารัมมณวาระ
  - อติวิภูตารมณ์วิถี



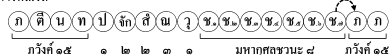
อติมทันตารมณ์วิถี



- ๐ ช่วนวาระ
- อติวิภูตารมณ์วิถี



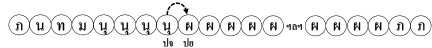
อติมหันตารมณ์วิถี



( วิภูตารมณ์วิถี ก็เช่นเดียวกันกับอติวิภูตารมณ์วิถี, มหันตารมณ์วิถี ก็เช่นเดียวกันกับอติมหันตารมณ์วิถี )

## **๑๒.๒) มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑** โดยฐานะที่เป็นอนุโลม

- → โสมนัสสสหคตจิต ๑๒ ของผลจิตเบื้องต่ำ ๓
- o ผลสมาปัตติวิถีเบื้องต่ำ (๓)



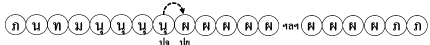
มทากุศลชวนะคู่ที่ ๑ (๑,๒) → ๑๒ โสมนัสสสหคตจิต ๑๒ ของผลเบื้องต่ำ ๓

[โสดา.๔ สกทา.๔ อนาคา.๔ (ป. ท. ตติ. จตต.)]

## ๑๒.๓) มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ (ดวงที่ ๕/๖) โดยฐานะที่เป็นอนุโลม

→ อุเบกขาสหคตจิต ๓ ของผลจิตเบื้องต่ำ ๓

## o ผลสมาบัตติวิถีเบื้องต่ำ (m)



มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ (๕,๖) → ๓ อุเบกขาสหคตจิต ๓ ของผลเบื้องต่ำ ๓ [ โสตา.๑ สกทา.๑ อนาคา.๑ (บัญจมฌาน) ]

๑๒.๔**) รูปาวจรกุศลชวนะ** ๕ ดวงสุดท้าย → ติเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๙

## ก. ณานสมาบัตติวิถี, สมาบัชชวนวิถี 🖦 ภูมิ (กามสุคติภูมิฯ, รูปภูมิ 🧀



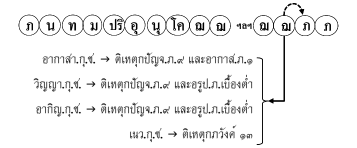
## ข. ผลสมาปัตติวิถีทั้ง ๔

#### ค. โสดาปัตติมรรควิถี

## ๑๒.๕) อรูปาวจรกุศลชวนะ ๔ ดวงสุดท้าย

→ ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์ ๔

#### ก. ฌานสมาปัตติวิถี

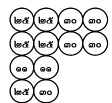


#### ข. นิโรธสมาปัตติวิถี

ภ น ท ม ปริ อุ นุ โค ฌ ฌ จิตเจ. จิรุ ดับ ผ ภ

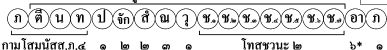
๒๒ ภูมิ เนวสัญญานาสัญญา.กุ.ช่วนะขณะที่ ๒ → อนาคามิผลในขณะที่ออกจากนิโรธสมาบัติแล้ว

## 🗅 แสดงรายละเอียดภาพวิถี ใน อนันตรบัจจยนิทเทส พระบาลีข้อ 🦼 อกุ-อกุ

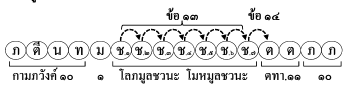


- o อกุศลจิต ๑๒ เกิดได<sup>้</sup> ๓๐ ภูมิ ตามสมควร
- o ๒๕ ภูมิ = กามภูมิ ๑๑ รูปภูมิ ๑๐ (เว้น สุทธาวาส.๕ อสัญ.๑) อรูปภูมิ ๔
- o โทสมูลจิต ๒ มีภวังค์เกิดต่อได้ ๖ ดวง คือ กามอุเบกขาภวังค์ ๖ มีตทา. เกิดต่อได้ ๖ ดวง คือ อุเบกขาตทารัมมณจิต ๖

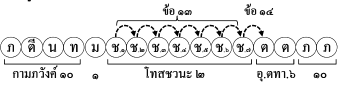
## ก. จักขุทวาริกมหันตารมณ์วิถี ช่วนวาระ



ข. อติวิภูตารมณ์วิถี ตทารัมมณวาระ



ค. อติวิภูตารมณ์วิถี ตทารัมมณวาระ

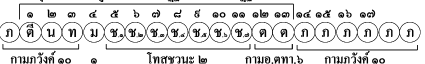


ง. วิภูตารมณ์วิถี ตทารัมมณวาระ



- 🗅 แสดงรายละเอียดภาพวิถี ใน อนันตรบัจจยนิทเทส พระบาสีข้อ 🥫 อกุ-อัพ
- ก. อติวิภูตารมณ์ ที่มีโทสชวนะ ตทารัมมณวาระ

มีปัจจุบันนิปผันนรูป ๑๘ ที่เป็นอิฎฐมัช. หรือ อนิฎฐ. เป็นอารมณ์



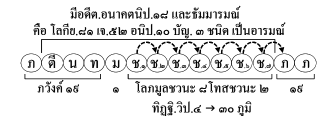
ข. อติวิภูตารมณ์ ที่มีโทสชวนะ ชวนวาระ ไม่มี อา.

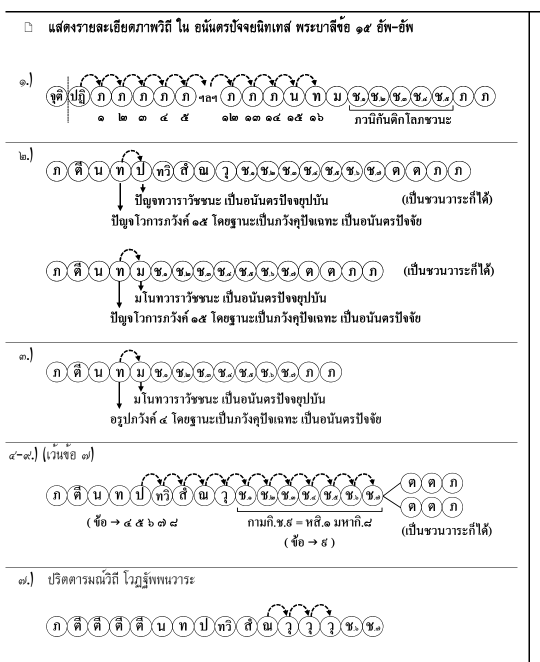


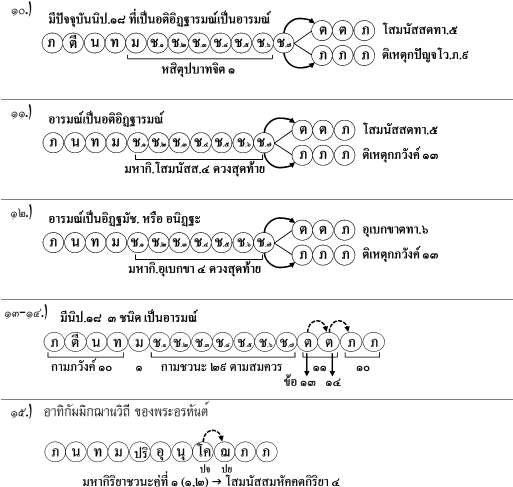
ค. อติวิภูตารมณ์ ที่มีโทสชวนะ ชวนวาระ มี อา.











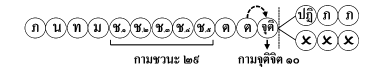
ผลสมาปัตติวิถี

กนทมนุนุนุนุนุผผผผผาลฯผผผภภ มหากิริยาชวนะคู่ที่ ๑ (๑,๒) → โสมนัสสอรหัตตผล ๔

อาทิกัมมิกณานวิถี ของพระอรหันต์ ภ (น) (ท (ม) ปริ (อุ) (นุ) มหากิริยาชวนะคู่ที่ ๑ (๕,๖) → อุเบกขามหัคคตกิริยา ๕ ผลสมาปัตติวิถี มหากิริยาชวนะคู่ที่ ๓ (๕,๖) → อุเบกขาอรหัตตผล ๑ มหัคคตกิรยาฌาน ๘ ที่เหลือก็เหมือนกัน øಡ.**)** (ก) น) ท) ม(ปริ) (อุ ) นุ ) โค) ฌ) ฌ) ฌ) ฌ) ฌ) ๓) ฯลฯ (ฌ) ฌ) ฌ) ฌ) ฌ) ก) ก) รูปกิริยาชวนะ ๕ ควงสุดท้าย ติ.ปัญจ.ภ.ธ อรูปาวจรกิริยาช่วนะ ๔ ดวงสุดท้าย เหมือนกันกับอรูปาวจรกุศล ๔ ดวงสุดท้าย o≪-₪₪.) คงเปลี่ยนแต่กุศลฌานเป็นกิริยาฌานเท่านั้น โสดาปัตติผลสมาปัตติวิถี (ภ) น)ท) ม) นุ) นุ) นุ) นุ

โสคาปัตติผลจิต เกิด ๘ ขณะขึ้นไป

๒๕.) กามช่วนมโนทวารมรณาสันนวิถี ที่เป็นตทารัมมณวาระ

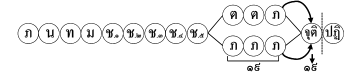


๒๖.) มหากิริยาช่วนะ ขณะที่ ๕ (๘ ดวง) ในมรณาสันนวิถีที่เป็นช่วนวาระ



ติเหตุกจุติจิต ๑๓ ของพระอรหันต์ ปรินิพพานใน ๒๖ ภูมิ = ๓+๑๕+๔

๒๗.) ในมรณาสันนวิถี ที่เป็น ตทารัมมณวาระ หรือ ช่วนวาระ



๒๘.) มรณาสั้นนวิถี



### ๒๙.) มรณาสันนวิถี



## ๓๐.) มรณาสั้นนวิถี





อากาสานัญจายตนจุติจิต ๑ → ติเหตุกกามปฏิ.๔ อรูป.ปฏิ.
วิญญานัญจายตนจุติจิต ๑ → ติเหตุกกามปฏิ.๔ อรูป.ปฏิ.เบื้องบน ๓
อากิญจัญญายตนจุติจิต ๑ → ติเหตุกกามปฏิ.๔ อรูป.ปฏิ.เบื้องบน ๒
เนวสัญญานาสัญญายตนจุติจิต ๑ → ติเหตุกกามปฏิ.๔ เนวสัญญานาสัญญายตนปฏิ.๑

## 📋 🛮 ๓.) อนั้นตรูปนิสสยปัจจยนิทเทส

( มีพระบาลี ๗ ข้อ คือ พระบาลีข้อที่ ๑, ๓, ๔, ๖, ๗, ๘, ๙ ของอุปนิสสยบัจจยนิทเทส ) (น.๘๓)
อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อุปนิสุสยปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏุโจ, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๑.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมฺมานํ
   ถุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๓.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๔.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปฺจฺฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ อกุสลานํ ธมฺมานํ
   อฺปนิสฺสยปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย.
- บุริมา บุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๗.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- นุริมา บุริมา อพุษากตา ธมุมา ปจุฉิมาน ปจุฉิมาน อกุสลาน ธมุมาน อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย ติ ภควตา นิทุทิฏโจ.

ปัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในปัจจยุทเทสว่า **อุปนิสุสยปจุจโย** ปัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในปัจจยนิทเทสว่า

- ๑.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน ปจุฉิมาน กุสลาน ธมุมาน อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๓.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

- ๔.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อกุสลานํ ธมฺมานํ
   อุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.
- ๖.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปฺจฺฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ อพฺยากตานํ ธมฺมานํ
   อฺปนิสุสยปฺจฺเยน ปฺจฺจโย.
- ๗.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- द.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.
- ๙.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

- ๑.) บุริมา ปุริมา ๑) กุสลา ธมฺมา ๔) ปฺจฺฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ ๔) กุสลานํ ธมฺมานํ
   ๖) อฺปนิสฺสยปฺจฺจเยน ๓) ปฺจฺจโย. (กฺ.-กฺ.)
  - ๑) โลกียกุศลช่วนะ ๑๗

- ๔) แก่นามขันธ์ คือ กุศลชวนะ ๒๑
- ๒) **ที่เกิดก่อนๆ** (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)
- a) **ที่เกิดหลังๆ** (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)
- ๓) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ
- อ) ด้วยอำนาจอนั้นตรูปนิสสยปัจจัย.
- ๓.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ อพฺยากตาน์ ธมฺมาน์ อุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย. (กุ.-อัพ.)

กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

🗋 พฏนา ใน อนันตรูปนิสสยบัจจัย

- ช.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปฺจฺฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ อกุสลานํ ธมฺมานํ
   อุปนิสฺสยปฺจฺเยน ปฺจฺโย. (อกุ.-อกุ.)
   อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ
  - อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยบัจจัย.
- ๖.) ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา ปฺจฺฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ อพฺยากตานํ ธมฺมานํ
   อุปนิสุสยปฺจฺเยน ปฺจฺโย. (อกุ.-อัพ.)
   อกุศลช่วนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ สันดีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.
- ๗.) ปุริมา ปุริมา อพฺยากตา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อพฺยากตานํ ธมฺมานํ อุปนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย. (อัพ.-อัพ.) อพยากตธรรม คือ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรทันต์) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม คือ วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรทันต์) ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.
- ๘.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์
   อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจิโย. (อัพ.-กุ.)
   อพยากตธรรม คือ โวฏฐัพพนจิต หรือมโนทวาราวัชชนจิต ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ
   แก่มหากุศลช่วนะดวงที่ ๑ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.
- ๙.) ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อกุปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย. (อัพ.-อกุ.) อพยากตธรรม คือ โวฏฐัพพนจิต หรือมโนทวาราวัชชนจิต ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อกุศลช่วนะดวงที่ ๑ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

หมายเหตุ: การแสดงคำแปล แสดงตามอำนาจของอนันตรูปนิสสยบัจจัย ตามหนังสือหลักสูตรหน้า ๘๕-๙๓

## 🗅 ตาราง การหาอำนาจปัจจัย (ฆฎนา) ในอนันตรูปนิสสยปัจจัย

| พระบาลีข้อที่               | บัจจย → บัจจยุปบัน                                                 | ů.æ   | เส. | นานัก. | รวม            |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------|-----|--------|----------------|
| <ol> <li>กุ.−กุ.</li> </ol> | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)                | હે    | 9   | -      | b              |
|                             | → กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)                     |       |     |        |                |
| ๓. <sup>*</sup> กุ.− อัพ.   | กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                                | હ્ય   | -   | 9      | b <sup>*</sup> |
|                             | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ              |       |     |        |                |
|                             | ๓.๑ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                       | æ     | -   | -      | æ              |
|                             | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ                      |       |     |        |                |
|                             | ๓.๒ มัคคจิต ๔ ที่เกิดก่อนๆ                                         | æ     | -   | 9      | કે             |
|                             | → ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ                              |       |     |        |                |
| ๔. อกุ อกุ.                 | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)                    | હે    | 9   | -      | ર્જ            |
|                             | → อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)                    |       |     |        |                |
| ๖. อกุ อัพ.                 | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                               | હે    | -   | -      | æ              |
|                             | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๘ ที่เกิดหลังๆ                      |       |     |        |                |
| ๗. อัพ อัพ.                 | วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิต.ฯ)             | હ્યું | 9   | -      | ર્જ            |
|                             | → วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิต.ฯ)       |       |     |        |                |
|                             | ๗.๑ ถ้าเป็นวิปาก.๓๖ กิริยา.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุดิจิต.ๆ)        | હે    | -   | _      | æ              |
|                             | → วิปาก.๓๖ กิริยา.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิต.ฯ)             |       |     |        |                |
|                             | ๗.๒ ถ้าเป็นกิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)      | æ     | 9   | _      | ર્જ            |
|                             | → กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว <sup>้</sup> น ช่วนะดวงที่ ๑)    |       |     |        |                |
| ๘. อัพ กุ.                  | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                                    | æ     | -   | _      | æ              |
|                             | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                        |       |     |        |                |
|                             | <ul> <li>→ ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ</li> </ul> |       |     |        |                |
| ๙. อัพ อกุ.                 | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                                    | æ     | -   | -      | æ              |
|                             | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                        |       |     |        |                |
|                             | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ                      |       |     |        |                |

| พระบาลีข้อที่ | ปัจจย → ปัจจยุปบัน                                                            | นํ.๕ | เส. | นานัก. | รวม |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--------|-----|
|               | อนันตรูปนิสสยปกิณณกพฎนา ๓                                                     | æ    | 9   | 9      | ബ്* |
| 9.            | ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                    | હ    | _   | _      | હે  |
|               | <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul> |      |     |        |     |
| ାଡ.           | ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)                        | ď    | 9   | _      | و   |
|               | <ul> <li>→ ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔)</li> </ul>  |      |     |        |     |
| ๓.            | ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                              | æ    | _   | 9      | ور  |
|               | → มัดคานันตรผล                                                                |      |     |        |     |
|               | (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแท่ง มรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)                            |      |     |        |     |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อุปนิสสยปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ เนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อุปนิสุสยปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา เป็นต้น จนถึง ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อุปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย.

แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

(u. ce)

พระบาสีข้อที่ ๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
ปจฺณิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมุมานํ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
กุศลช่วนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)
อุปนิสฺสยปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๖ คือ
อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ อาเสวนะ นัดถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจฺจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

หมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (เหมือนกันกับอนันตรปัจจยนิทเทส ข้อ 🕬

- ๑. มหากุศลชวนะดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหากุศลชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะๆ ตามลำดับ
- มหากุศลชวนะคู่ที่ ๑ โดยฐานะที่เป็นโคตรภู หรือโวทาน
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสมหัคคตกุศล ๔ โสมนัสสมรรค ๑๖
- ๓. มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะที่เป็นโคตรภู หรือโวทาน ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขามหัคคตกุศล ๕ อุเบกขามรรค ๔
- ๙. มหัคคตกุศลช่วนะ ๙ ที่เกิดก่อนๆ ซึ่งเป็น ปฐมฌาน ทุติยฌาน ด้วยกันเป็นต้น
  ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกุศลช่วนะ ๙ ที่เกิดหลังๆ ซึ่งเป็นปฐมฌาน ทุติยฌาน
  ด้วยกันเป็นต้น ในสมาปัชชนวิถี
- > รวมองค์ธรรมของปัจจยุปบันทั้งหมด คือ มหากุศลชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะๆ ตามลำดับ และมหัคคตกุศลชวนะ ๙ (โสมนัสสมหัคคตกุศล ๕ อุเบกชามหัคคตกุศล ๕) มรรคชวนะ ๒๐ (โสมนัสสมรรค ๑๖ อุเบกชามรรค ๔)

พระบา**ลีข้อที่ ๓. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา** - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก<sup>่</sup>อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ

อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ ส่วน มรรคเจตนาทั้ง ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ (มัคคานันตรผล) นั้น ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ อนันตรุปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ **นานักชณิกกัมมะ** นัตถิ วิคตะ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

ทมายเหตุ:- แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (เหมือนกันกับอนันตรปัจจยนิทเทส ข้อ ๑๒)

๑. มหากุศลช่วนะ ดวงที่ ๗

ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณจิต 🦡 ในตทารัมมณวาระหรือภวังคจิต 🙊 ในชวนวาระ

- ๒. มหากุศลชวนะคู่ที่ 🤊 โดยฐานะที่เป็นอนุโลม ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสสหคตจิต 🤊 ๒ ของผลจิตเบื้องต่ำ
- ๓. มหากุศลชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะที่เป็นอนุโลม ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขาสหคตจิต ๓ ของผลจิตเบื้องต่ำ
- ๔. รูปาวจรกุศลชวนะ ๔ ดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙
- ๕. .. อากาสานัญจายตนฒานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอากาสานัญจายตนฒานภวังค์ ๑
- .. วิญญาณัญจายตนณานกุศลชวนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๒
- .. อากิญจัญญายตนฌานกุศลช่วนะดวงสุดท้าย

ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๓

.. เนวสัญญานาสัญญายตนณานกุศลชวนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังค์ ๑๓ กับอนาคามิผลจิต ๑ ในขณะที่ออกจากนิโรธสมาบัติ (ได้อำนาจปัจจัย ๕ = นํ.๕) มรรคช่วนะ ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลจิต ๔ ที่เป็นของตนๆ (ได้อำนาจปัจจัย ๖ = นํ.๕ + นา) พระบาล**ีข้อที่ ๔. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา** - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๖ คือ
 อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
 ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
 ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

<u>หมายเหตุ</u> แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (เหมือนกันกับอนันตรปัจจยนิทเทส ข้อ ๑๓) อกุ.ชวนะดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อกุ.ชวนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗ โดยเฉพาะๆ ตามลำดับ

พระบา**ลีข้อที่ ๖. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา** - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อกุศลช่วนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

**ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ

**อุปนิสุสยปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ

ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

<u>หมายเหตุ</u> แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (เหมือนกันกับอนันตรปัจจยนิทเทส ข้อ ๑๔)

- .. โลภมูล โมหมูลช่วนะตวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณจิต ๑๑ ในตทารัมมณวาระหรือภวังคจิต ๑๙ ในช่วนวาระ
- .. โทสมูลช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ
   แก่อุเบกชาตทารัมมณะ ๖ ในตทารัมมณวาระหรือกามอุเบกชาภวังค์ ๖ ในช่วนวาระ

พระบาลีข้อที่ ๗. ปุริมา ปุริมา อพุยากตา ธมุมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อพุยากตาน์ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
วิปากจิต ๓๖ กิริยาจิต ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)
อุปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย คือ

- ๑. ถ้าเป็นวิบาก และกิริยา ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่วิบาก และกิริยาที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๕ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๖. ถ้าเป็นกิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
  ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

<u>หมายเหตุ</u> แสดงการช่วยอุปการะโดยพิสดาร คือ (เหมือนกันกับอนันตรบัจจยนิทเทส ข้อ ๑๕)

- ๑. ปฏิสนธิจิต ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ปฐมภวังค์ และปฐมภวังค์ เป็นต้นจนถึงภวังค์ที่ ๑๕ ที่ทำการช่วย
   อุปการะ แก่ทุติยภวังค์ เป็นต้นจนถึง ภวังค์ที่ ๑๖ ในวิถีมุตตจิต (ปฏิสนธิจิต, ภวังคจิต) ที่เกิดต่อจาก
   จุติจิตในภพก่อน,
- ๒. ปัญจโวการภวังค์ ๑๕ โดยฐานะที่เป็นภวังคุปัจเฉทะ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อาวัชชนจิต ๒,
- ๓. อรูปภวังค์ ๔ โดยฐานะที่เป็นภวังคุปัจเฉทะ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มโนทวาราวัชชนจิต 🤊,
- ๔. ปัญจทวาราวัชชนจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐,
- ๕. ทวิปัญจวิญญาณจิต ๑๐
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สัมปฏิจฉนจิต ๒,
- อ. สัมปฏิจฉนจิต ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สันตีรณจิต ๓,

- ๗. สันตีรณจิต ๓ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฏฐัพพนจิต
  - โวฎฐัพพนจิตดวงที่ 🤊 ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฎฐัพพนจิตดวงที่ 🕒 และ
  - โวฎฐัพพนจิตดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โวฎฐัพพนจิตดวงที่ ๓ ในปริตตารมณ์วิถี,
- ๘. โวฎฐัพพนจิต ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามกิริยาชวนะ ๙ ดวงที่ ๑ ในอดิมหันตารมณ์ มหันตารมณ์ และวิภูตารมณ์ อวิภูตารมณ์วิถี,
- ๙. กามกิริยาช่วนะ ๙ ดวงที่ ๑ ถึงดวงที่ ๖ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามกิริยาช่วนะดวงที่ ๒ ถึงดวงที่ ๗,
- ๑๐. หสิตุปปาทชานะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสดทารัมมณะ ๕ ในตทารัมมณวาระ หรือ
   ดิเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๘ ในชานวาระ
- ๑๑. มหากิริยาโสมนัสสชวนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่โสมนัสสตทารัมมณะ ๕ ในตทารัมมณวาระ หรือติเหตุกภวังค์ ๑๓ ในชวนวาระ
- ๑๒. มหากิริยาอุเบกขาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่อุเบกขาตทารัมมณะ ๖ ในตทารัมมณวาระ หรือติเหตุกภวังค์ ๑๓ ในช่วนวาระ
- ๑๓. ตทารัมมณะดวงที่ ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณะดวงที่ ๒
- ๑๔. ตทารัมมณะดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามภวังค์ ๑๐
- ๑๕. มหากิริยาช่วนะคู่ที่ ๑ โดยฐานะเป็นโคตรภูหรืออนุโลม ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาโสมนัสส์ ๔ อรหัตตผลโสมนัสส์ ๔
- ๑๖. มหากิริยาชวนะคู่ที่ ๓ โดยฐานะเป็นโคตรภูหรืออนุโลม
   ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาอุเบกขา ๕ อรหัตตผลอุเบกขา ๑
- ๑๗. มหัคคตกิริยาช่วนะ ๙ ที่เกิดก่อนๆ ซึ่งเป็นปฐมณาน ทุติยณาน ด้วยกันเป็นต้น ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่มหัคคตกิริยาช่วนะ ที่เกิดหลังๆ ซึ่งเป็นปฐมณาน ทุติยณาน ด้วยกันเป็นต้นในสมาปัชชนวิถี
- ๑๘. รูปาวจรกิริยาชวนะ ๕ ดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังค์ ๙
- ๑๙. อากาสานัญจายตนฌานกิริยาชวนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอากาสานัญจายตนฌานภวังค์ ๑
- ๒๐. วิญญานัญจายตนฌานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกบัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๒

๒๑. อากิญจัญญายตนฌานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ดิเหตุกปัญจโวการภวังค์ ๙ และอรูปภวังค์เบื้องต่ำ ๓ ๒๒. เนวสัญญานาสัญญายตนฌานกิริยาช่วนะดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังคจิต ๑๓ กับอรหัตตผลจิต ๑ ในขณะที่ออกจากนิโรธสมาบัติวิถี ๒๓. ผลช่วนะ ๔ ที่เกิดก่อนๆ ซึ่งเป็นโสดาปัตติผล สกทาคามิผล ด้วยกันเป็นต้น ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ผลชวนะ ๔ ที่เกิดหลังๆ ซึ่งเป็นโสดาปัตติผล สกทาคามิผลด้วยกัน เป็นต้น ในผลสมาบัติวิถี ๒๔. ผลช่วนะ ๔ ดวงสุดท้าย ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกภวังคจิต ๑๓ ๒๔. ตทารัมมณจิตดวงที่ ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามจุดิจิต 🔊 ในมรณาสันนวิถีที่เป็น ตทารัมมณวาระ ๒๖. มหากิริยาชวนะดวงที่ ๕ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกจิต ๑๓ ในมรณาสันนวิถีที่เป็น ชวนวาระ ๒๗. ภวังคจิต ๑๙ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่จุติจิต ๑๙ ในมรณาสันนวิถีที่เป็นตทารัมมณวาระ หรือชวนวาระ ๒๘. ทวิเหตุกจิต ๔ และอเหตุกจิต ๒ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่กามปฏิสนธิจิต ๑๐ ๒๙. ติเหตุกกามจุติจิต ๔ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ปฏิสนธิจิต ๑๙ ๓๐. รูปาวจรจุติจิต ๕ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่สเหตุกปฏิสนธิจิต ๑๗ ๓๑. อากาสานัญจายตนณานจุติจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิต ๔ ๓๒. วิญญานัญจายตนฌานจุติจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิตเบื้องบน ๓ ๓๓. อากิญจัญญายตนฌานจุติจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ติเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ อรูปปฏิสนธิจิตเบื้องบน ๒ ๓๔. เนวสัญญานาสัญญายตนฒานจุติจิต ๑ ที่ทำการช่วยอุปการะ แก่ดิเหตุกกามปฏิสนธิจิต ๔ และเนวสัญญานาสัญญายตนณานปฏิสนธิจิต 🔊

โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ กุสลาน์ ธมฺมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ

ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ

อุปนิสฺสยปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ

อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัดถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

ปจฺจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอปการะแก่ปัจจยปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

พระบาลีข้อที่ ๘. ปุริมา ปุริมา อพุยากต ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ

พระบาสีข้อที่ ๙. ปุริมา ปุริมา อพุยากต ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ
อุปนิสสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๕ คือ
อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

## 📋 อนันตรูปนิสสยพฎนา ๓ (น.๖๒)

o ถ้าจะแสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย และบัจจยุปบัน โดยเฉพาะๆ แล้ว ก็จะได้จำนวนบัจจัยสงเคราะห์ (พฎนา)

- ๑. ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
   ทำการช่วยอุปการะแก่ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๕ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
   ๖. ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
- ถาเป็นไลกัยช่วนะ ๔๗ ที่เกิดกอนๆ (เวน ช่วนะดวงสุดทาย)
   ทำการช่วยอุปการะแก่ ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ อาเสวนะ นัตถิ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
  ถ. ถ้าเป็นมรรคเจตนา
  - ทำการช่วยอุปการะ แก่มัคคานั้นตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น) แล้ว ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ <u>นานักขณิกกัมมะ</u> นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอนันตรูปนิสสยะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

## 🗅 ตารางแสดง อนั้นตรูปนิสสยฆฎนา

| ข้อที่ | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                                                  | น่.๕        | เส. | นานัก. | รวม      |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----|--------|----------|
| 9.     | ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                           | ₡∙          | -   | -      | હ્ય.     |
|        | <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>        |             |     |        |          |
| ାଡ.    | ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)                               |             | 9.  | -      | ৯.       |
|        | → ชวนะ ๔๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)                                |             |     |        |          |
| ๓.     | ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                                     | æ' <b>.</b> | -   | 9•     | <b>්</b> |
|        | <ul> <li>→ มัคคานันตนผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแท่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)</li> </ul> |             |     |        |          |

## สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ในอนันตรูปนิสสยบัจจัย

ในอุปนิสสยบัจจยุทเทสนี้ อนันตรูปนิสสยบัจจัย สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

## เป็น อนันตรูปนิสสยปัจจัย

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)
เป็น อนันตรูปนิสสยปัจจยุปบัน

- รูปทั้งหมด คือ

จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น **อนันตรูปนิสสยบัจจนิก** 

## 🗅 จำแนก อนันตรูปนิสสยปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในอนันตรูปนิสสยปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอนันตรูปนิสสยปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มี ๒ อย่าง คือ

o ให้เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่น เสมือนหนึ่งเป็นจิตดวงเดียว **(อนนุตร)** 

เป็นที่อาศัยที่มีกำลังมากด้วย (อุปนิสุสย)

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียวคือ ให้เกิดขึ้นติดต่อกันโดยไม่มีระหว่างคั่นทีเดียว

เสมือนหนึ่งเป็นจิตดวงเดียว **(สมนนุตร)** 

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อนันตรชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น อดีตกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

## ปัญทาวารวิภังค์ แท่ง อนันตรูปนิสสยปัจจัย

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก ปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป ในอนันตรูปนิสสยปัจจัย มี ๓ บท ๗ วาระ (แสดงเหมือนกันกับอนันตรปัจจัยทุกประการ) ดังนี้ (๒:๒:๓)

|   | ก)  | กุสลบท มี ๒ วาระ    | <ol> <li>กุสลปทาวสาน</li> </ol> | ในกุสลบท    | ( / - / )     |
|---|-----|---------------------|---------------------------------|-------------|---------------|
|   |     |                     | ๒. อพุยากตปทาวสาน               | ในกุสลบท    | (กุ - อัพ )   |
| _ | ય ) | อกุสลบท มี ๒ วาระ   | ๓. อกุสลปทาวสาน                 | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |
|   |     |                     | ๔. อพุยากตปทาวสาน               | ในอกุสลบท   | (อกุ - อัพ)   |
|   | e ) | อพุยากตบท มี ๓ วาระ | ๕. อพุยากตปทาวสาน               | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อัพ ) |
|   |     |                     | ๖. กุสลปทาวสาน                  | ในอพุยากตบท | (อัพ - กุ )   |
|   |     |                     | ๗. อกุสลปทาวสาน                 | ในอพุยากตบท | ( ฮัพ - อกุ ) |

|   | อนันตรชาติ | นํ.๕ (นํ สนํ รู         | น ต) |
|---|------------|-------------------------|------|
|   |            | ๓ปท ๗วาระ (๒:๒:๓)       |      |
|   | บท/วาระ    | กรณบท                   | ปจ.  |
| 9 | η η.       | น่.๕ เส                 | ક    |
| ල | กุ อพฺ.    | น <b>ํ.</b> ๕ <b>นา</b> | ક    |
| ഩ | อกุ อกุ.   | น่.๕ เส                 | ક    |
| હ | อกุ อพฺ.   | પં. ૯                   | æ    |
| æ | อพฺ อพฺ.   | น่.๕ เส                 | ક    |
| િ | อพฺ กุ.    | પં. <i>હ</i>            | æ    |
| ø | อพ อกุ.    | પં. <i>હ</i>            | æ    |
|   |            | รวม ๗ สภา               | ศะ ๖ |

### ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อนนฺตรูปนิสุสยปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมุโม -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่

โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น กุศลชวนะดวงสุดท้าย)

กุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่

กุศลชวนจิตตุปบาท 🖦 ที่เกิดหลังๆ (เว้น กุศลชวนะดวงที่ ๑)

อนนุตรูปนิสุสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ

ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตรูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี ณานวิถี อภิญญาวิถี และมรรควิถี

## - อพฺยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส อนนฺตรูปนิสฺสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดก่อนๆ (โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ดวงสุดท้าย และ
มรรคจิตตุปบาท ๔)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ผลจิต ๙ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ
หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๙ ผลจิตตุปบาท ๔ (วิ.๒๔ ดวง)
อนนตรูปนิสสยปจายน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ
ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นานักขณิกกัมมะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้
ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตรูปนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพฺยากตสฺส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล
ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๘
ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี
ฉมานวิถี อภิญญาวิถี มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี นิโรธสมาบัติวิถี
หมายเหตุ:- ในกรณบท แยกแสดงตามองค์ธรรมที่แสดงไว้ในกัตตุบทได้ดังนี้
๑. โลกียกุศลช่วนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย → สันตีรณจิต ๓ ม.วิ.๘ มหัค.วิ.๙ ได้อำนาจบัจจัย ๕ คือ นํ.๕

๒. มัคคจิต ๔ → ผลจิต ๔ (มัคคานั้นตรผล) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ นํ.๕ + นา.

### ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสฺส ธมฺมสฺส อนนฺตรูปนิสฺสยปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)

**อนนุตรูปนิสุสยปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยบัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้ **ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตรูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล
ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๕ ผลเสกขบุคคล ๓
ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

- อพุยากตปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อัพ)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส อนนฺตรูปนิสฺสยปฺจฺเยน ปฺจฺโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๙ (วิ.๒๐ ตวง)

**อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง & ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอนันตรูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อพฺยากตสฺส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล
ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓
ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

#### ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส อนนุตรูปนิสุสยปจุจเยน ปจุจโย .

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอนั้นตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพฺยากโต ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ วิปากจิตตุปบาท ๑๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
วิปากจิตตุปบาท ๓๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

**อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยบัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ **อาเสวนะ** นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ้ความเป็นอนันตรูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล ปฏิสนธิกาล มรณาสันนกาล จุติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

ณานวิถี อภิญญาวิถี นิโรธสมาบัติวิถี ผลสมาบัติวิถี

## - กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อนนุตรูปนิสุสยปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพฺยากโต ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

กุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ ชวนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลชวนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ

**อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง & ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็น อนันตรูปนิสสยะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ
เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล
เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓
ว่าโดย วิถี
เป็นไปใน บัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพฺยากตบท (อัพ - อกุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อนนุตรูปนิสุสยปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอนันตรูปนิสสยปัจจัย.

### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

**อกุสลสุส ธมุมสุส -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ

อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอนันตรูปนิสสยบัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ อนันตรูปนิสสยะ อนันตระ สมนันตระ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็น อนันตรูปนิสสยะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี

## 🗅 ตาราง แสดงการทาปัจจัย ใน ปัญหาวารวิภังค์ แห่งอนันตรูปนิสสยปัจจัย

| วาระ                        | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                        | นํ.๕        | เส.  | นานัก. | รวม      |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------|-------------|------|--------|----------|
| <ol> <li>บุ − บุ</li> </ol> | โลกียกุศลชวนะ 🕬 ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)        | æ' <b>.</b> | 9.   | -      | ි.       |
|                             | → กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)            |             |      |        |          |
| ๒. กุ – อัพ *               | กุศลชวนะ ๒๑ ตวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                        | æ' <b>.</b> | -    | 9•     | ъ.*      |
|                             | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ      |             |      |        |          |
|                             | ษ.๑ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ตวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ               |             | -    | _      | æ.       |
|                             | → สันดีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |      |        |          |
|                             | ๒.๒ มัคคจิต ๔ ที่เกิดก่อนๆ                                 |             | _    | 9.     | <b>්</b> |
|                             | → ผลจิต ๔ (มัคคานั้นตรผล) ที่เกิดหลังๆ                     |             |      |        |          |
| ๓. อกุ - อกุ                | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)            | æ.          | . 9. | -      | b.       |
|                             | → อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)          |             |      |        |          |
| ๔. อกุ - อัพ                | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                       | æ.          | -    | -      | æ.       |
|                             | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |      |        |          |
| <b>๕. อัพ - อัพ</b>         | วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)        | æ.          | 9.   | -      | <b>්</b> |
|                             | → วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุดิจิตของพระอรหันต์) |             |      |        |          |
| ๖. ฮัพ - กุ                 | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ.          | -    | -      | æ.       |
|                             | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |      |        |          |
|                             | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ             |             |      |        |          |
| ๗. อัพ - อกุ                | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            |             | -    | -      | ď.       |
|                             | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |      |        |          |
|                             | → ชวนะดวงที่ ๑ ของอกุศลชวนะ ๑๒  ที่เกิดหลังๆ               |             |      |        |          |
|                             |                                                            |             |      |        |          |

## สุทธสังขยาวาระ

| สรุปจำนวนสุทธบ<br>ด้วยกันคือ | เทแห่ง       | อนันตรูปนิสสยปัจจยปัญห | าาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ประเภท |
|------------------------------|--------------|------------------------|---------------------------------------------|
| <ul><li>.)กุสลบท</li></ul>   | <b>9.</b> )  | กุสโล กุสลสุส          | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
|                              | <b>ا.</b> .) | กุสโล อพฺยากตสฺส       | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
| ๒.)อกุสลบท                   | ണ.)          | อกุสโล อกุสลสุส        | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
|                              | æ.)          | อกุสโล อพฺยากตสฺส      | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
| ๓.)อพฺยากตบท                 | æ.)          | อพุยากโต อพุยากตสุส    | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
|                              | b.)          | อพุยากโต กุสลสุส       | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
|                              | ෝ.)          | อพุยากโต อกุสลสุส      | อนนุตรูปนิสสยปจุจเยน ปจุจโย                 |
|                              |              |                        |                                             |

## 🗋 อนั้นตรูปนิสสยปัจจยสภาคะ

ปัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอนันตรูปนิสสยปัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้นมี ๖ ปัจจัย คือ อนันตระ สมนันตระ อาเสวนะ นานักขณิกกัมมะ นัตถิ วิคตะ

# 🗋 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อุปนิสสยบัจจัย

(น.๓๘๖)

#### วจนัตถะ

ภุโส นิสฺสโย = อุปนิสฺสโย.

ธรรมอันเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า ชื่อว่า อุปนิสสยะ.

(วา) พลวตโร นิสฺสโยติ = อุปนิสฺสโย.

หรือ ธรรมอันเป็นที่อาศัยที่มีกำลังมาก ชื่อว่า อุปนิสสยะ.

อุปนิสุสยภาเวน อุปการโก ธมฺโม = อุปนิสุสยปจฺจโย.

ธรรมที่เป็นผู้อุปการะโดยความเป็น ที่อาศัยอย่างแรงกล้า ชื่อว่า อุปนิสสยบัจจัย.

(วา) พลวตรภาเวน อุปการโก ธมฺโม = อุปนิสฺสยปจฺจโย.

หรือ ธรรมที่เป็น ผู้อุปการะโดยความเป็นที่มีกำลังมาก ชื่อว่า อุปนิสสยปัจจัย.

## ] อุปมา ใน อุปนิสสยปัจจัย

🗅 คำอธิบายในอุปนิสสยปัจจัย

**อุปนิสสยบัจจัย** หมายความว่า เป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า คือ บัจจัยธรรมอันเป็นที่อาศัยแก่ บัจจยุปบันธรรม นั้น มีกำลังอย่างแรงกล้าไม่ใช่อย่างธรรมดา

อุปนิสสยบัจจัย นี้ แบ่งออกเป็น ๓ ประเภท ด้วยกัน คือ

อ. อารัมมณูปนิสสยปัจจัย
 อ. อนันตรูปนิสสยปัจจัย
 ปกตูปนิสสยปัจจัย

### ๑.) อารัมมณูปนิสสยปัจจัย

หมายความว่า ที่อาศัยอันมีกำลังอย่างแรงกล้า ได้แก่ อารมณ์นั้นเอง และต้องเป็นอารมณ์ชนิด ที่เป็นอธิบดี ต่างกันกับอารัมมณาธิปติปัจจัยเพียงว่า

- .. อารัมมณาธิปติปัจจัยนั้น หมายถึงอารมณ์ที่เป็นอธิบดีช่วยอุดหนุนให้ปัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้น
- .. ส่วนอารัมมณูปนิสสยปัจจัยนี้ หมายถึง อารมณ์ที่เป็นอธิบดีนั้นเป็นเหตุเป็นพลวะมีกำลังมาก เป็นที่อาศัยแก่ปัจจยุปบันธรรมให้เกิดขึ้น

### อนันตรูปนิสสยปัจจัย

คำอธิบายของปัจจัยนี้เหมือนกับอนันตรปัจจัย แต่อนันตรูปนิสสยปัจจัย มีความหมายพิเศษกว่าคือ หมายถึง ปัจจัยธรรมนั้นเป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้าแก่ปัจจยุปบันธรรม ประการหนึ่ง และ ปัจจัยธรรมนั้นชั่วยอุดหนุนให้ปัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้นโดยไม่มีระหว่างคั่น ประการหนึ่ง รวม ๒ ประการนี้ เรียกว่า อนันตรูปนิสสยปัจจัย

#### ๓.) ปกตูปนิสสยปัจจัย

หมายความว่า เหตุธรรมอันเป็นที่อาศัยมีกำลังแรงกล้าที่ได้ทำมาแล้วด้วยดีนั้น ชื่อว่า ปกตูปนิสสยบัจจัย อุปมาเหมือน <u>น้ำฝน</u> ย่อมเป็นที่อาศัยของมนุษย์ และสัตว์ ตลอดจนพืชพันธ์ ต่างๆ ฉันใด อุปนิสสยปัจจัยนี้ ก็เช่นเดียวกัน คือ บัจจัยธรรมของอุปนิสสยปัจจัยนี้เปรียบเหมือนน้ำฝน และ บัจจยุปบันธรรม เปรียบเหมือนสัตว์ทั้งหลาย และพืชพันธุ์ ต่างๆ ฉันนั้น

อุปมาว่า ข้าวสุกที่เราได้อาศัยกินอยู่ทุกวันนี้ ต้องอาศัยประกอบด้วยเหตุ ๗ อย่างคือ ๑. เมล็ดข้าว ๒. ที่นา ๓. น้ำฝน ๔. พ่อครัว ๕. หม้อข้าว ๖. ฟืน ๗. ไฟ

ทั้ง ๗ อย่าง นี้ เป็นที่อาศัย (นิสสยะ) ให้เกิดเป็นข้าวสุกขึ้นได้ แต่ในบรรดาที่อาศัยทั้ง ๗ อย่าง นี้ ที่อาศัยอันเป็นส่วนสำคัญนั้นได้แก่ เมล็ดข้าว ที่นา และน้ำฝน ๓ อย่างนี้ เรียกว่าเป็น อุปนิสสยะ คือ เป็นที่ อาศัยที่มีกำลังมาก เพราะถ้าไม่มีเมล็ดข้าว ที่นาและน้ำฝน ๓ อย่างนี้แล้ว พ่อครัว หม้อข้าว ฟืน ไฟเหล่านี้ ไม่สามารถทำให้เกิดเป็นข้าวสุกขึ้นได้ ฉะนั้น จึงชื่อว่า เป็นเพียงนิสสยะ คือเป็นที่อาศัยอย่างธรรมดาเท่านั้น

ข้อนี้อุปมาฉันใด ธรรมที่เป็นนิสสยปัจจัยกับอุปนิสสยปัจจัยนี้ก็มีความหมายแตกต่างกันเป็นพิเศษ คือ ธรรมที่เป็น นิสสยปัจจัย หมายความว่า ปัจจัยธรรมช่วยอุดหนุนเป็นที่อาศัยแก่ปัจจยุปบันธรรมอย่างธรรมดา อันเปรียบเหมือน พ่อครัว หมอข้าว ฟืน และไฟ ส่วนอุปนิสสยปัจจัย หมายความว่า ปัจจัยธรรมช่วยอุดหนุน เป็นที่อาศัยอย่างแรงกล้า หรือเป็นที่อาศัยที่มีกำลังมากแก่ปัจจยุปบันธรรม อันเปรียบเสมือน เมล็ดข้าว ที่นา และน้ำฝน ฉันนั้น

#### ทมายเทตุ:-

วจนัตถะและคำอธิบาย ที่แสดงในอนันตรูปนิสสยปัจจัยนี้ แสดงเหมือนกันกับที่แสดงไว้ในอารัมมณูปนิสสยปัจจัย เพราะต่างก็เป็นปัจจัยพิสดารของ อุปนิสสยปัจจยนิทเทส ไม่มีการแสดงวจนัตถะเฉพาะของปัจจัยทั้งสอง

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย อาเสวนปจุจโยติ ภควตา อุทุติภูโร, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส,

- ๑.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมฺมานํ
   อาเสวนปจจเยน ปจจโย.
- ษู่ริมา ปุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์
   อาเสวนปจจเยน ปจจโย.
- m.) ปุริมา ปุริมา กิริยาพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กิริยาพุยากตาน์ ธมุมาน์ อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย ติ ภควตา นิทุทิฏโจ.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **อาเสวนปจุจโย.** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

- ๑.) ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ธมฺมานํ
   อาเสวนปจจเยน ปจจโย.
- บุริมา บุริมา อกุสลา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมุมาน์ อาเสวนปจจเยน ปจจโย.
- ๓.) ปุริมา ปุริมา กิริยาพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กิริยาพุยากตาน์ ธมุมาน์ อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

- ๑.) ๒) ปุริมา ปุริมา ๑) กุสลา ธมฺมา ๔) ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ ๔) กุสลานํ ธมฺมานํ
  - 🏿 ๖) อาเสวนปจุจเยน ๓) ปจุจโย. (กุ.-กุ.)
    - ๑) โลกียกุศลช่วนะ ๑๗

- ๔) แก่นามขันธ์ คือ กุศลชวนะ ๒๑
- ๒) **ที่เกิดก่อนๆ (**เว้น ชวนะดวงสุดท้าย**)**
- a) **ที่เกิดหลังๆ** (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)
- ๓) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ
- ь) ด**้**วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.
- ษ.) บุริมา บุริมา อกุสลา ธมฺมา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อกุสลานํ ธมฺมานํ อาเสวนปจฺจเยน ปจฺจโย. (อกุ.-อกุ.)

อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย) เป็นบัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) ด้วยอำนาจอาเสวนบัจจัย.

๓.) ปุริมา ปุริมา กิริยาพุยากตา ธมุมา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กิริยาพุยากตาน์ ธมุมาน์ อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย. (กิ.-กิ.)

กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นช่วนะดวงสุดท้าย) เป็นปัจจัย คือ ช่วยอุปการะ แก่กิริยาช่วนะ ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) ด้วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.

#### 🗅 ตาราง การหาอำนาจปัจจัย (พฎนา) ในอาเสวนปัจจยนิทเทส

| พระบาลีข้อที่               | บัจจย → บัจจยุปบัน                                           | ů.æ   | เส. | นานัก. | รวม |
|-----------------------------|--------------------------------------------------------------|-------|-----|--------|-----|
| <ol> <li>กุ.−กุ.</li> </ol> | โลกียกุชวนะ๑๗ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช.ดวงสุดท้าย)  | æ     | 9   | -      | ર્જ |
|                             | → กุ.ช่วนะ ๒๑ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) |       |     |        |     |
| ๒. อกุ อกุ.                 | อกุชวนะ ๑๒ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช.ดวงสุดท้าย)     | હ્ય   | 9   | -      | ર્જ |
|                             | → อกุ.ซวนะ ๑๒ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)  |       |     |        |     |
| ๓. กิ กิ.                   | กิ.ชวนะ ๑๘ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช.ดวงสุดท้าย)     | હે    | 9   | -      | કે  |
|                             | → กิ.ช่วนะ ๑๘ เจ.ที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑) |       |     |        |     |
| อาเสวนปกิณณก                | พฎนา ๑                                                       |       |     |        |     |
| ๑) ถ้าเป็นโลกียร            | ช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)                 | હ્યું | 9   | _      | ર્જ |
| → ช่วนะ ๕๑                  | ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ 🤉 และผลชวนะ ๔)                 |       |     |        |     |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน อาเสวนปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและ เนื้อความองค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

อาเสวนปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมฺมา เป็นต้น จนถึง ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กิริยาพฺยากตานํ ธมฺมานํ
อาเสวนปจฺจเยน ปจฺจโย. แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

(ಒ.ಡಿ)

พระบาสีข้อที่ ๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ธมุมา - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
โลกียกุศลช่วนะ ๑๗ เจตสักที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กุสลาน์ ธมุมาน์ - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบันธรรม คือ
กุศลช่วนะ ๒๑ เจตสักที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่หนึ่ง)
อาเสวนปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๖ คือ
อาเสวนะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอาเสวนะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
ปจุจโย - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

- พระบา**ลีข้อที่ ๒. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ธมฺมา** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ อกุศลชวนะ ๑๒ เจตสึกที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)
- **ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ธมฺมาน์ -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ อกุศลชวนะ ๑๒ เจตสึกที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)
- อาเสวนปจุจเยน เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๖ คือ
   อาเสวนะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอาเสวนะอยางเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ ปจุจโย เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน
- พระบาลีข้อที่ ๓. ปุริมา ปุริมา กิริยาพุยากตา ธมุมา เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ กิริยาช่วนะ ๑๘ เจตสึกที่ประกอบ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
- **ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กิริยาพุยากตาน์ ธมุมาน์** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ กิริยาช่วนะ ๑๘ เจตสีกที่ประกอบ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)
- **อาเสวนปจุจเยน** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๖ คือ
  อาเสวนะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของอาเสวนะอยางเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
  ป**จุจโย** เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

### 🛅 อาเสวนฆฎนา 🤊 (น.๔๓๙)

ถ้าโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย) ทำการช่วยอุปการะ
แก่ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) แล้ว ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ
อาเส่วนะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ
ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของอาเส่วนะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

| พระบาลีข้อที่ | บ๊จจย → บ๊จจยุปบัน                                     |     | เส. | นานัก. | รวม |
|---------------|--------------------------------------------------------|-----|-----|--------|-----|
| <b>9•</b>     | ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช.ดวงสุดท้าย)   | હ્ય | 9   | 1      | હ   |
|               | → ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช.ดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) |     |     |        |     |

หมายเหตุ: ใน อาเสวน ไม่แสดงปกิณณกมฎนา แต่แสดงในส่วนของอาเสวนมฎนาข้อ 🤊 หน้า ๔๓๙

## 🗋 สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ในอาเสวนปัจจัย

ในอาเสวนปัจจยุทเทสนี้ สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

- โลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้ายที่เป็นชาติเดียวกัน)
  เป็น **อาเสวนปัจจัย**
- ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ (เว้น กามช่วนจิคดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) เป็น **อาเสวนปัจจยุปบัน**
- ชวนะดวงที่ ๑ ของกามช่วนะ ๒๙, อาวัชชนจิต ๒, วิปากจิต ๓๖ เจตสึก ๕๒ ที่ประกอบ
   และรูปทั้งหมด จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป
   ปวัตติกัมมชรูป เป็น อาเสวนปัจจนิก

### 🗅 จำแนก อาเสวนปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในอาเสวนปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นอาเสวนปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียว คือ เกิดขึ้นเสพอารมณ์บ่อยๆ **(อาเสวน)** 

กล่าวคือ การเห็น การได้ยิน การรู้กลิ่น การรู้รส์ การถูกต้อง การคิดนึก

การให้ร่างกายเคลื่อนไหวบ่อยๆ

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อนันตรชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น อดีตกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

## ] บัญหาวารวิภังค์ แห่ง อาเสวนปัจจัย (น.๓๑๑)

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก บัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป ในอาเสวนปัจจัย มี ๓ บท ๓ วาระ ดังนี้

- ก) กุสลบท มี ๑ วาระ ๑. กุสลปทาวสาน ในกุสลบท (กุ กุ)
- ข) อกุสลบท มี ๑ วาระ ๒. อกุสลปทาวสาน ในอกุสลบท (อกุ อกุ)
- ค) อพยากตบท มี ๑ วาระ ๓. อพยากตปทาวสาน ในอพยากตบท ( อัพ อัพ )

|      | อนันตรชาติ | อาเสวน.       |        |  |
|------|------------|---------------|--------|--|
|      | IN LI MANG | ๓บท ๓วาระ (๔  | o:o:o) |  |
|      | บท/วาระ    | กรณบท         | ปจ.    |  |
| 9    | กุ กุ.     | น่.๕ เส       | ર્જ    |  |
| ම    | กุ อพฺ.    |               |        |  |
| ഩ    | อกุ อกุ.   | น่.๕ เส       | ર્જ    |  |
| ેલ   | อกุ อพฺ.   |               |        |  |
| હે   | อพ อพ.     | น่.๕ เส       | કે     |  |
| ھ    | อพ กุ.     |               |        |  |
| ଚ୍ଚା | อพฺ อกุ.   |               |        |  |
|      |            | รวม ๖ สภาคะ ๕ |        |  |

ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

(น.๓๑๑)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส อาเสวนปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**กุสโล ธมฺโม** - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

กุสลสส ธมุมสส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

**อาเสวนปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอาเสวนปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัย ทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ **อาเสวนะ** อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอาเสวนะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรทันต์) ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนะ อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี

ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(น.๓๑๒)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส อาเสวนปฺจฺเยน ปฺจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

**อาเสวนปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งอาเสวนปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัย ทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ **อาเสวนะ** อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นอาเสวนะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

| สุทธสังขยาวาระ (น. ๓๑๔)

#### ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๓๑๓)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อพุยากตสุส ธมฺมสุส อาเสวนปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจอาเสวนบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุษากโต ธนุโม - เป็นกัดดุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่

กิริยาชวนจิตตุปบาท ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่

กิริยาชวนจิตตุปบาท ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

**อาเสวนปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห<sup>่</sup>งอาเสวนปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัย ทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

**อาเสวนะ** อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ เหล่านี้ ป**จุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัดตะ

## ความเป็นอาเสวนะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน พระอรหันต์

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนะ อัปปนาช่วนมโนทวารวิถี

## 🗅 ตาราง แสดงการทาบัจจัย ใน บัญหาวารวิภังค์ แท่งอาเสวนบัจจัย

| วาระ         | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                        | ů.æ′ | เส.        | นานัก. | รวม |
|--------------|------------------------------------------------------------|------|------------|--------|-----|
| ๑. กุ - กุ   | โลกียกุชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นช่วนะดวงสุดท้าย)  | ₡.   | 9•         | -      | ৯.  |
|              | → กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)    |      |            |        |     |
| ๒. อกุ - อกุ | อกุศลชวนจิตตุปบาท 🏿 ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)    | ₡.   | <b>9</b> • | -      | ৳.  |
|              | → อกุศลช่วนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)  |      |            |        |     |
| ๓. อัพ – อัพ | กิริยาช่วนจิตตุปบาท ๑๘ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย) | ₡.   | <b>9</b> • | -      | ৳.  |
|              | → กิรยาชวนจิตตุปบาท ๑๘ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)    |      |            |        |     |

สรุปจำนวนสุทธบทแห่งอาเสวนปัจจยปัญหาวาระ ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๓ ประเภท ด้วยกันคือ

๑.)กุสลบท ๑.) กุสโล กุสลสุส อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย

๓.)อกุสลบท ๓.) อพุยากโต อพุยากตสุส อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย

#### 🗍 อาเสวนปัจจยสภาคะ

บัจจัยที่เป็นสภาคะกันได้กับอาเสวนบัจจัย ดังแสดงมาแล้วข้างต้นนั้นมี ๕ บัจจัย คือ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ วิคตะ

## 📋 วจนัตถะและคำอธิบาย ใน อาเสวนปัจจัย

(น.๓๙๒

#### วจนัตถะ

อาปุนปุปุน เสวน = อาเสวน. การเสพอารมณ์บ่อยๆ ชื่อว่า อาเสวนะ อาเสวติ ปุนปุปุน ปวตฺตตีติ = อาเสวน. จิตดวงเดียวที่เกิดซ้ำกันบ่อยๆ ครั้ง ชื่อว่า อาเสวนะ อาเสวนตุเถน อนนุตราน ปคุณพลวภาวาย อุปการโก ธมฺโม = อาเสวนปจฺจโย.

ธรรมที่อุดหนุนโดยความติดต่อกันไม่มีระหว่างคั่น เป็นสภาพที่มีกำลังคล่องแคล่ว เพราะอรรถว่าเสพอารมณ์บ่อยๆ ชื่อว่า **อาเสวนปัจจัย** 

### 📋 อุปมา ใน อาเสวนปัจจัย

อุปมาเหมือน หนึ่งบุคคลที่เคยผ่านการศึกษาในวิชาอย่างหนึ่งมาแล้วเมื่อจะต้องการศึกษาในวิชาอย่าง
เดียวกันนั้นต่อไป ก็ย่อมจะเรียนได้ง่าย และเข้าใจได้มากขึ้น ทั้งนี้ก็เพราะอาศัยความรู้ที่ตนได้เคยผ่านมาแล้วใน
วิชานั้นเป็นเครื่องอุดหนุนส่งเสริมให้เรียนได้ง่ายขึ้น และรู้เร็วขึ้นจนกระทั่งสำเร็จการเรียนในวิชานั้นๆ ข้อนี้ฉันใด
ธรรมที่เป็นอาเสวนปัจจัยนี้ก็เช่นเดียวกัน คือ ชวนะดวงที่ I ก็เปรียบเหมือนความรู้ที่เป็นเบื้องต้น ชวนะดวงที่ ๒
ถึงดวงที่ ๖ ก็เปรียบได้ เหมือนความรู้ที่ได้รับในขั้นต่อๆ มา จนกระทั่งจบหลักสูตรในวิชานั้น อันเปรียบได้เหมือน
กันกับชวนะดวงที่ ๗ ซึ่งป็นชวนะดวงสุดท้ายนั่นเอง

### **๕.) นัตถิปัจจยนิทเทส (**น.๑๓๕)

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย **นตุถิปจุจโยติ** ภควตา อุทุติฏุโส, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส, สมนนตรนิรุทุธา จิตุตเจตสีกา ธมฺมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมฺมาน นตุถิปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุติฏุโส.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **นตุถิปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในปัจจยนิทเทสว่า

สมนนุตรนิรุทุธา จิตุตเจตสีกา ธมุมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมุมาน นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

สมนนุตรนิรุทุธา จิตุตเจตสึกา ธมุมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสึกาน ธมุมาน นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

จิตเจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย ที่นอกจากจุติจิตของพระอรหันต์ ที่ดับไปแล้ว โดยไม่มีเหลือในลำดับของตน ที่เป็นปัจจัย เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่จิต เจตสึก นามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์ ที่เกิดขึ้นต่อจากตน ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

### 🗅 ตาราง การหาอำนาจบัจจัย (พฎนา) ในนัตถิบัจจยนิทเทส

| บ๊จจย → บ๊จจยุปบัน                                                                   | นํ.๕ | เส. | นานัก. | รวม  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|--------|------|
| จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                        | હ    | 9   | 9      | ଡା 🏻 |
| → จิต เจ.นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)                     |      |     |        |      |
| นัตถิปกิณณกพฎนา ๓                                                                    | æ    | 9   | 9      | ബ്*  |
| <ul> <li>๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>   | હ    | -   | 1      | હ    |
| <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>       |      |     |        |      |
| ษ.) ถ้าเป็นโลกียชวนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)                          | હ્ય  | 9   | -      | ور   |
| → ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔)                             |      |     |        |      |
| ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                                 | æ    | -   | 9      | હ    |
| <ul> <li>→ มัคคานันตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)</li> </ul> |      |     |        |      |

#### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน นัตถิปัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและเนื้อความ องค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

นตุถิปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
สมนนุตรนิรุทธา จิตุตเจตสึกา ธมุมา ปฏุปปนุนาน จิตุตเจตสึกาน ธมุมาน์
นตุถิปจุจเยน ปจุจโย. แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

สมนนุตรนิรุทุธา จิตุตเจตสีกา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรทันต์)
ปฎุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมุมาน - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ

จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)
นตุถิปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจปัจจัย ๗ คือ

นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ นานักชณิกกัมมะ** วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของนัตถิอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

 $oldsymbol{x}$  นิรุทธา = การดับไป, วิคตา = การปราศจากไป

#### 🗋 นัตถิฆฎนา ๓

- ๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๙ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์ ๙ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
   ก็ได้ปัจจัย ๙ คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ วิคตะ
   ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของนัตถิปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๒.) ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) แล้ว
   ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ วิคตะ
   ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของนัตถิปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา
  ทำการช่วยอุปการะ แก่มัคคานั้นตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ นัตถิ อนันตระ สมนั้นตระ อนันตรูปนิสสยะ **นานักชณิกกัมมะ** วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของนัตถิปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

#### 🗅 ตาราง แสดงนัตถิฆฎนา

| บัจจย → บัจจยุปบัน                                                               | นํ.๕  | เส. | นานัก. | รวม |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|--------|-----|
| <ul><li>๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)</li></ul> | હ્યું | -   | -      | æ   |
| <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>   |       |     |        |     |
| ๒.) ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)                     | æ     | 9   | -      | હ   |
| → ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)                            |       |     |        |     |
| ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                             | æ     | -   | 9      | ર્  |
| → มัคคานันตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)                 |       |     |        |     |

## สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ในนัตถิปัจจัย

ในนัตถิปัจจยุทเทสนี้ สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

(น.๑๖๗

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)
  เป็น **นัดถิบิ๊จจัย**
- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)
  เป็น **นัตถิบัจจยุปบัน**
- รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น นัตถิปัจจนิก

#### 🗅 จำแนก นัตถิปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในนัตถิปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นนัตถิปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียว คือ ความดับไปโดยไม่มีเหลือ เสมือนหนึ่งดวงไฟที่ดับไปแล้ว

กลับเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่ความมืดให้ปรากฏขึ้น (นตุถิ)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อนันตรชาติ เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น อดีตกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

## 🗎 ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง นัตถิปัจจัย

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก ปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป ในนัตถิปัจจัย มี ๓ บท ๗ วาระ ดังนี้

| ก)  | กุสสบท มี ๒ วาระ    | <ul><li>กุสสปทาวสาน</li></ul> | ในกุสลบท    | ( / - / )     |
|-----|---------------------|-------------------------------|-------------|---------------|
|     |                     | ๒. อพุยากตปทาวสาน             | ในกุสลบท    | (กุ - ฮัพ )   |
| ય ) | อกุสลบท มี ๒ วาระ   | ๓. อกุสลปทาวสาน               | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |
|     |                     | ๔. อพุยากตปทาวสาน             | ในอกุสลบท   | (อกุ - อัพ )  |
| e ) | อพุยากตบท มี ๓ วาระ | ๔. อพุยากตปทาวสาน             | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อัพ ) |
|     |                     | ๖. กุสลปทาวสาน                | ในอพุยากตบท | ( อัพ - กุ )  |
|     |                     | ๗. อกุสลปทาวสาน               | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อกุ ) |

|     | อนั้นตรชาติ | นํ.๕ (นํ สนํ รู         | น ต)      |  |
|-----|-------------|-------------------------|-----------|--|
|     | CIMMAI 1.AI | ๓บท ๗วาระ (โ            | o:[e]:en) |  |
|     | บท/วาระ     | กรณบท                   | ปจ.       |  |
| 9   | กุ กุ.      | น่.๕ เส                 | ર્જ       |  |
| lo  | กุ อพฺ.     | น <b>ํ.</b> ๕ <b>นา</b> | ھر        |  |
| ഩ   | อกุ อกุ.    | น่.๕ เส                 | ર્વ       |  |
| ď   | อกุ อพฺ.    | น่.๕                    | હે        |  |
| æ   | อพฺ อพฺ.    | น่.๕ เส                 | و         |  |
| ව   | อพ กุ.      | น์.๕                    | હ         |  |
| ବ୍ୟ | อพ อกุ.     | น์.๕                    | હે        |  |
|     |             | รวม ๗ สภาคะ ๖           |           |  |

#### ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส นตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
 กุสลสฺส ธมฺมสฺส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น กุศลช่วนะดวงที่ ๑)
 นตฺถิปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแท่งนัตถิบัจจัยเป็นพิเศษ
ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ วิคตะ เหล่านี้
 ปฺจฺจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัดตะ

## ความเป็นนัตถิ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี ณานวิถี อภิญญาวิถี และมรรควิถี

### - อพฺยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส นตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดก่อนๆ (โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ดวงสุดท้าย และ
มรรคจิตตุปบาท ๔)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๘ ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ
หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๘ ผลจิตตุปบาท ๔ (วิ.๒๔ ดวง)
นตุถิปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖
ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นานักขณิกกัมมะ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๘

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน บัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี ณานวิถี อภิณญาวิถี มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี นิโรธสมาบัติวิถี

หมายเหตุ:- ในกรณบท แยกแสดงตามองค์ธรรมที่แสดงไว้ในกัตตุบทได้ดังนี้

๑. โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย → สันตีรณจิต ๓ ม.วิ.๘ มหัศ.วิ.๙ ได้อำนาจปัจจัย ๕ คือ นํ.๕

๒. มัคศจิต ๔ → ผลจิต ๔ (มัคศานันตรผล) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ นํ.๕ + นา.

#### ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(น.๒๔๙)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส นตฺถิปจฺจเยน ปฺจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)

**นดุถิปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสฺส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

- อพฺยากตปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อัพ)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส นตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ
หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตดุปบาท ๑๙ (วิ.๒๐ ดวง)
นตฺถิปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิบัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล
ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓
ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

#### ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๒๕๒)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**อพฺยากโต ธมฺโม** - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ วิปากจิตตุปบาท ๓๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

อพุยากตสุส ธนุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
วิปากจิตตุปบาท ๑๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

**นดุถิปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** วิคตะ เหล่านี้

ปจฺจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล ปฏิสนธิกาล มรณาสันนกาล จุติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

ณานวิถี อภิญญาวิถี นิโรธสมาบัติวิถี ผลสมาบัติวิถี

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

วิธิพระบาลี อพฺยากโต ธมฺโม กุสลสฺส ธมฺมสฺส นตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจนัตถิบัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

กุสลสุส ธมฺมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ กุศลชวนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลชวนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ

**นตุถิปจุจเยน** - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง *๕* ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ วิคตะ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี - อกุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อกุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส นตฺถิปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจนัตถิปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพุยากโต ธมุโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏจัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนะดวงที่ ๑ ของอกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ

**นดุถิปจุจเยน -** เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งนัตถิปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ วิคตะ เหล่านี้

**ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นนัตถิ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

# ิ ตาราง แสดงการหาปัจจัย ใน ปัญหาวารวิภังค์ แท่งนัตถิบัจจัย

| วาระ                | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                        | นํ.๕        | เส. | นานัก. | รวม         |
|---------------------|------------------------------------------------------------|-------------|-----|--------|-------------|
| ๑. กุ - กุ          | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)        | æ.          | 9.  | -      | ৳.          |
|                     | → กุศลช่วนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)           |             |     |        |             |
| ๒. กุ - อัพ *       | กุศลชวนะ ๒๑ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                        | æ.          | 1   | 9•     | b.*         |
|                     | → สันดีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ผลจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ      |             |     |        |             |
|                     | ๒.๑ โลกียกุศลช่วนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ              | æ'.         | -   | -      | ₡.          |
|                     | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๘ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |             |
|                     | ๒.๒ มัคคจิต ๔ ที่เกิดก่อนๆ                                 | æ.          | -   | 9•     | <b>ි</b> .  |
|                     | → ผลจิต ๔ (มัคคานั้นตรผล) ที่เกิดหลังๆ                     |             |     |        |             |
| ๓. อกุ - อกุ        | อกุศลชวนะ 🏿 ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)             | æ.          | 9.  | -      | <b>ි</b>    |
|                     | → อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)            |             |     |        |             |
| ๔. อกุ - อัพ        | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                       | æ.          | ı   | -      | æ' <b>.</b> |
|                     | → สันดีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |             |
| <b>๕.</b> อัพ – อัพ | วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุดิจิตของพระอรหันต์)       | æ.          | 9.  | -      | <b>ි</b>    |
|                     | → วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |             |     |        |             |
| ๖. อัพ - กุ         | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ.          | ı   | -      | æ' <b>.</b> |
|                     | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |             |
|                     | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ             |             |     |        |             |
| ๗. อัพ - อกุ        | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ' <b>.</b> | -   | -      | æ.          |
|                     | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |             |
|                     | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |             |
|                     |                                                            |             |     |        |             |

| 🗋 สุทธสังข                | ยาวาระ (น.๒๕๗)                           |                                                           |         |
|---------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------|
| สรุปจำนวนสุทธบ            | ทแห่งนัตถิปัจจยปัญหาวาระ ด้              | iงแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ประเภท ด้วยกัน คื            | ไข      |
| ๑ <b>.)</b> กุสลบท        | <ul><li>๑.) กุสโล กุสลสุส</li></ul>      | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
| 9./17000011               | <ul><li>๒.) กุสโล อพุยากตสุส</li></ul>   | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
| ๒.)อกุสลบท                | ๓.) อกุสโล อกุสลสุส                      | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
|                           | ๔.) อกุสโล อพุยากตสุส                    | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
| ๓.)อพุยากตบท              | <ul><li>๕.) อพฺยากโต อพฺยากตสฺ</li></ul> | <ul><li>ห นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.</li></ul>                  |         |
|                           | ๖.) อพฺยากโต กุสลสฺส                     | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
|                           | ๗.) อพุยากโต อกุสลสุส                    | นตุถิปจุจเยน ปจุจโย.                                      |         |
|                           |                                          |                                                           |         |
| 🗍 นัตถิปัจจ               | ยสภาคะ                                   |                                                           |         |
| ปัจจัยที่เป็นสภา <i>ค</i> | ะกันได้กับนัตถิปัจจัย ดังแสดง            | มาแล้วข้างต้นนั้นมี ๖ ปัจจัย คือ                          |         |
| อนันตระ                   | สมนั้นตระ อนั้นตรูปนิสสยะ <b>อ</b>       | าเสวนะ นานักขณิกกัมมะ วิคตะ                               |         |
|                           |                                          |                                                           |         |
| 🗋 วจนัตถะ                 | และคำอธิบาย ใน นัตถิปัจจัย               |                                                           | (น.๔๑๗) |
| วจนัดถะ                   |                                          |                                                           |         |
| ปรมตุถล                   | ัภาเวน นตุถิตาย อุปารโก ธมฺ              | โม = นตุถิปจุจโย.                                         |         |
| į                         | รรรมที่ช่วยอุดหนุนกัน โดยสภา             | าวะที่ไม่มีอยู่โดยสภาพปรมัตถ์ เรียกว่า <b>นัตถิปัจจัย</b> | ,       |
|                           |                                          |                                                           |         |
|                           |                                          |                                                           |         |
| 🗋 อุปมา ให                | เ นัตถิปัจจัย                            |                                                           |         |

อุปมาเหมือน <u>แสงสว่างกับความมืด</u> ธรรมดาของความมืดจะมีไม่ได้ในเมื่อแสงสว่างยังปรากฏอยู่ ต่อเมื่อแสงสว่างไม่มีแล้วความมืดจึงจะปรากฏขึ้นได้ ดังนั้นความมืดจึงเป็นผลของแสงสว่างที่ดับไปแล้ว ข้อนี้ฉันใด ธรรมที่เป็นนัตถิบัจจัยนี้ก็เช่นเดียวกัน คือ บัจจยุปบันธรรมที่เกิดขึ้นนั้นต้องให้บัจจัยธรรมดับก่อน จึงจะเกิดขึ้นได้ ฉะนั้นความดับไปหรือความไม่มีของบัจจัยธรรมนี้ จึงทำคุณอุปการะให้แก่ปัจจยุปบันธรรม คือให้ปัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้นได้.

### **ъ.) วิคตปัจจยนิทเทส (**น.๑๓๖)

#### อารัมภบท

ปจุจยุทุเทเส โย ยาทิโส ปจุจโย วิคตปจุจโยติ ภควตา อุทุทิฏโส, โส ตาทิโส ปจุจโย ปจุจยนิทุเทเส, สมนนตรวิคตา จิตุตเจตสีกา ธมุมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมุมาน์ วิคตปจุจเยน ปจุจโยติ ภควตา นิทุทิฏโส.

บัจจัยเช่นใด พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงไว้โดยย่อในบัจจยุทเทสว่า **วิคตปจุจโย** บัจจัยเช่นนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงโดยพิสดารในบัจจยนิทเทสว่า

สมนนุตรวิคตา จิตุตเจตสีกา ธมุมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมุมาน วิคตปจุจเยน ปจุจโย.

#### พระบาลีและคำแปล

สมนนตรวิคตา จิตฺตเจตสึกา ธมฺมา ปฏุปุปนุนาน จิตฺตเจตสึกาน ธมฺมาน วิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

จิตเจตสึกนามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย ที่นอกจ<sup>ำ</sup>กจุติจิตของพระอรหันต์ ที่ปราศจากไปแล้วโดยไม่มีเหลือ ในลำดับของตนที่เป็นปัจจัย เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่จิต เจตสึก นามขันธ์ ๔ ทั้งหลาย พร้อมด้วย จุติจิตของพระอรหันต์ที่เกิดขึ้นต่อจากตน ด้วยอำนาจวิคตปัจจัย.

### 🗅 ตาราง การหาอำนาจปัจจัย (พฎนา) ในวิคตปัจจยนิทเทส

| บัจจย → บัจจยุปบัน                                                                      | ů.æ | เส. | นานัก. | รวม      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|--------|----------|
| จิต เจตสีกนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)                           | æ   | 9   | 9      | <b>ෝ</b> |
| <ul> <li>→ จิต เจตสึกนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul> |     |     |        |          |
| วิคตปกิณณกฆฎนา ๓                                                                        | æ   | 9   | 9      | ബ*       |
| <ul><li>๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)</li></ul>        | æ   | -   | -      | હે       |
| → นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)                              |     |     |        |          |
| ๒.) ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)                            | æ   | 9   | -      | હ        |
| → ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔)                                |     |     |        |          |
| ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                                    | æ   | -   | 9      | હ        |
| → มัคคานั้นตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)                       |     |     |        |          |

### จำแนกบท และเนื้อความองค์ธรรม

การแสดงธรรมของพระผู้มีพระภาคเจ้าใน วิคตบัจจยนิทเทสพระบาลีนี้ เมื่อจำแนกบทและเนื้อความ องค์ธรรมแล้ว ก็เป็นดังนี้

วิคตปจุจโย แสดงให้รู้ถึง นิททิสิตัพพะ (บทที่ยกขึ้นแสดงก่อน)
สมนนุตรวิคตา จิตุตเจตสึกา ธมุมา ปฏุปุปนุนาน จิตุตเจตสึกาน ธมุมาน
วิคตปจุจเยน ปจุจโย. แสดงให้รู้ถึง นิทัสสนาการะ (บทที่แสดงขยายเนื้อความให้เห็นเป็นตัวอย่าง)

#### ในนิทัสสนาการะพระบาลีนี้

สมนนุตรวิคตา จิตุตเจตสีกา ธมุมา - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัยธรรม คือ
จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
ปฎุปุปนุนาน จิตุตเจตสีกาน ธมุมาน - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบันธรรม คือ
จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจบัจจัย ๗ คือ

วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ นานักขณิกกัมมะ** นัตถิ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนั้น อำนาจของวิคตะอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ **ปจุจโย** - เป็นนามกิริยาบท แสดงการช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรม โดยความปราศจากตัวตน

 $oldsymbol{x}$  นิรุทธา = การดับไป, วิคตา = การปราศจากไป

#### 🗓 วิคตฆฎนา ๓

- ๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๙ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่นามขันธ์ ๙ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๕ คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของวิคตปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๒.) ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)
   ทำการช่วยอุปการะ แก่ช่วนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑ และผลช่วนะ ๔) แล้ว ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ นัตถิ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ วิคตะ ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของวิคตปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ
- ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา
  ทำการช่วยอุปการะ แก่มัคคานั้นตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น) แล้ว
  ก็ได้ปัจจัย ๖ คือ นัตถิ อนันตระ สมนั้นตระ อนันตรูปนิสสยะ **นานักชณิกกัมมะ** วิคตะ
  ที่ทำการช่วยอุปการะในคราวเดียวกันนี้ อำนาจของวิคตปัจจัยอย่างเดียวเท่านั้นเป็นพิเศษ

#### 🗅 ตาราง แสดงวิคตมภูนา

| บัจจย → บัจจยุปบัน                                                               | ů.æ   | เส. | นานัก. | รวม |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|--------|-----|
| <ul><li>๑.) ถ้าเป็นนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)</li></ul> | હ્યું | -   | -      | æ   |
| <ul> <li>→ นามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)</li> </ul>   |       |     |        |     |
| ๒.) ถ้าเป็นโลกียช่วนะ ๔๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ช่วนะดวงสุดท้าย)                     | હ્ય   | 9   | -      | હ   |
| → ชวนะ ๕๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้นชวนะดวงที่ ๑ และผลชวนะ ๔)                            |       |     |        |     |
| ๓.) ถ้าเป็นมรรคเจตนา                                                             | હ     | -   | 9      | હ   |
| → มัคคานันตรผล (ผลที่เกิดขึ้นในลำดับแห่งมรรคโดยไม่มีระหว่างคั่น)                 |       |     |        |     |

## สรุปเนื้อความ ๓ ประการ ในวิคตปัจจัย

ในวิคตปัจจยุทเทสนี้ สรุปเนื้อความมีอยู่ ๓ ประการ คือ

(น.๑๖๗

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดก่อน ๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)
เป็น วิคตน์จัจัย

- จิต ๘๙ เจตสึก ๕๒ ที่เกิดหลัง ๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)
  เป็น วิคตบัจจยุปบัน
- รูปทั้งหมด คือ จิตตชรูป ปฏิสนธิกัมมชรูป พาหิรรูป อาหารชรูป อุตุชรูป อสัญญูสัตตกัมมชรูป ปวัตติกัมมชรูป เป็น วิคตปัจจนิก

#### 🗅 จำแนก วิคตปัจจัย โดยลักษณะ และชาติ กาล สัตติ

ในวิคตปัจจัยนี้ การช่วยอุปการะแก่ปัจจยุปบันธรรมของธรรมที่เป็นวิคตปัจจัยนั้น

เมื่อว่าโดย **ลักษณะ** มีอย่างเดียว คือ ปราศจากไป เสมือนหนึ่งแสงสว่างของดวงอาทิตย์

ที่อัสดงคตไปแล้ว เป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่แสงสว่างของดวงจันทร์

ให้ปรากฏขึ้น (วิคต)

เมื่อว่าโดย **ชาติ** เป็น อนันตรชาติ

เมื่อว่าโดย **กาล** เป็น อดีตกาล

เมื่อว่าโดย **สัตติ** คือ อำนาจ มีอย่างเดียว คือ ชนกสัตติ ช่วยอุปการะให้ปัจจยุปบันธรรม เกิดขึ้น

## ] ปัญหาวารวิภังค์ แห่ง วิคตปัจจัย

ในการแสดงปัญหาวารวิภังค์ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงแสดงตามกุสลติก เป็นต้น โดยตั้งบทไว้ เป็นหลัก ๓ บทก่อน ซึ่งเรียกว่า บทหน้า คือ กุสลบท อกุสลบท อพยากตบท เป็นปัจจัยธรรม และจำแนก ปัจจยุปบันธรรม (ปทาวสาน) โดยบทหลัง แสดงคล้อยตามกันไป ในวิคตปัจจัย มี ๓ บท ๗ วาระ ดังนี้

| ก)      | กุสลบท มี ๒ วาระ    | <ul><li>กุสลปทาวสาน</li></ul> | ในกุสลบท    | (ក្-ក្)       |
|---------|---------------------|-------------------------------|-------------|---------------|
|         |                     | ๒. อพุยากตปทาวสาน             | ในกุสลบท    | (กุ-อัพ)      |
| <br>ข ) | อกุสลบท มี ๒ วาระ   | ๓. อกุสลปทาวสาน               | ในอกุสลบท   | ( อกุ - อกุ ) |
|         |                     | ๔. อพุยากตปทาวสาน             | ในอกุสลบท   | (อกุ - อัพ)   |
| <br>ค)  | อพฺยากตบท มี ๓ วาระ | ๕. อพุยากตปทาวสาน             | ในอพุยากตบท | ( อัพ - อัพ ) |
|         |                     | ๖. กุสลปทาวสาน                | ในอพุยากตบท | (อัพ - กุ )   |
|         |                     | ๗. อกุสลปทาวสาน               | ในอพุยากตบท | (อัพ - อกุ)   |

|   | อนั้นตรชาติ | นํ.๕ (นํ สนํ รู         | น ต)    |
|---|-------------|-------------------------|---------|
|   | CIMMAI 1.AI | ๓บท ๗วาระ (โ            | o:le:m) |
|   | บท/วาระ     | กรณบท                   | ઇવ.     |
| 9 | กุ กุ.      | น่.๕ เส                 | ર્જ     |
| ල | กุ อพฺ.     | น <b>ํ.</b> ๕ <b>นา</b> | هر      |
| ഩ | อกุ อกุ.    | น่.๕ เส                 | ર્જ     |
| હ | อกุ อพฺ.    | น่.๕                    | હે      |
| હ | อพฺ อพฺ.    | น่.๕ เส                 | હ       |
| ව | อพ กุ.      | น์.๕                    | હે      |
| භ | อพฺ อกุ.    | น์.๕                    | હ્ય     |
|   |             | รวม ๗ สภาเ              | ମିଂ ଚ   |

#### ก.) กุสลบท

- กุสลปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - กุ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส วิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจวิคตปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)
 กุสลสฺส ธมฺมสฺส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น กุศลชวนะดวงที่ ๑)
 วิคตปจฺจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตบัจจัยเป็นพิเศษ
ในบรรดาอำนาจบัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ
วิคต อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ อาเสวนะ นัดถิ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคต ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท กุสโล กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๗ (เว้น พระอรหันต์)

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี ณานวิถี อภิญญาวิถี และมรรควิถี

### - อพฺยากตปทาวสาน ใน กุสลบท (กุ - อัพ)

วิธิพระบาลี กุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส วิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจวิคตบัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

กุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
กุศลชวนจิตตุปบาท ๒๑ ที่เกิดก่อนๆ (โลกียกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๗ ดวงสุดท้าย และ
มรรคจิตตุปบาท ๔)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๘ ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) ที่เกิดหลังๆ
หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๘ ผลจิตตุปบาท ๔ (วิ.๒๔ ตวง)
วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแท่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖
ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ

วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **นานักขณิกกัมมะ** นัตถิ เหล่านี้ **ปจุจโย** - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท กุสโล อพฺยากตสฺส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ อริยบุคคล ๘

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี ณานวิถี อภิญญาวิถี มรรควิถี ผลสมาบัติวิถี นิโรธสมาบัติวิถี

หมายเหตุ:- ในกรณบท แยกแสดงตามองค์ธรรมที่แสดงไว้ในกัตตุบทได้ดังนี้
๑. โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย → สันตีรณจิต ๓ ม.วิ.๘ มหัค.วิ.๙ ได้อำนาจปัจจัย ๕ คือ นํ.๕
๒. มัคคจิต ๔ → ผลจิต ๔ (มัคคานันตรผล) ได้อำนาจปัจจัย ๖ คือ นํ.๕ + นา.

#### ข.) อกุสลบท

- อกุสลปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อกุ)

(น.๒๔๙)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อกุสลสุส ธมฺมสุส วิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจวิคตปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่
อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** นัตถิ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคตะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

- อพุยากตปทาวสาน ใน อกุสลบท (อกุ - อัพ)

วิธิพระบาลี อกุสโล ธมฺโม อพฺยากตสฺส ธมฺมสฺส วิคตะปจฺจเยน ปจฺจโย.

อกุศลธรรมเป็นปัจจัย คือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจวิคตปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อกุสโล ธมฺโม - เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนจิตตุปบาท ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ สันตีรณจิต ๓ มหาวิปากจิต ๘ มหัคคตวิปากจิต ๙ ที่เกิดหลังๆ หรือ แสดงตามกิจ ตทารัมมณจิตตุปบาท ๑๑ ภวังคจิตตุปบาท ๑๙ (วิ.๒๐ ดวง)

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคตะ บัจจัย บัจจยุปบัน ในบท อกุสโล อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

#### ค.) อพุยากตบท

- อพุยากตปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - อัพ)

(น.๒๕๒)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมุโม อพุยากตสุส ธมุมสุส วิคตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อพยากตธรรม ด้วยอำนาจวิคตปัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพฺยากโต ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ วิปากจิตตุปบาท ๑๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น จุติจิตของพระอรหันต์)

อพุยากตสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่
วิปากจิตตุปบาท ๓๖ กิริยาจิตตุปบาท ๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์)

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๖ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ **อาเสวนะ** นัดถิ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

# ความเป็นวิคตะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อพุยากตสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล ปฏิสนธิกาล มรณาสันนกาล จุติกาล

ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ บัญจโวการภูมิ

ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลบุคคล ๔ ตามสมควร

ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี มรณาสันนวิถี

ณานวิถี อภิญญาวิถี นิโรธสมาบัติวิถี ผลสมาบัติวิถี

- กุสลปทาวสาน ใน อพุยากตบท (อัพ - กุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม กุสลสุส ธมฺมสุส วิคตปจฺจเยน ปจฺจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่กุศลธรรม ด้วยอำนาจวิคตบัจจัย.

## จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

อพฺยากโต ธมฺโม - เป็นกัดตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

**กุสลสุส ธมุมสุส -** เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงบัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ กุศลชวนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลชวนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ เหล่านี้

ปจุจโย - เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคตะ ปัจจัย ปัจจยูปบัน ในบท อพุยากโต กุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล

ว่าโดย ภูมิ
เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ
ว่าโดย บุคคล
เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓
ว่าโดย วิถี
เป็นไปใน บัญจทวารวิถี มโนทวารวิถี

- อกุสลปทาวสาน ใน อพฺยากตบท (อัพ - อกุ)

วิธิพระบาลี อพุยากโต ธมฺโม อกุสลสุส ธมุมสุส วิคตปจุจเยน ปจุจโย.

อพยากตธรรม เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลธรรม ด้วยอำนาจวิคตบัจจัย.

#### จำแนกบทและแสดงองค์ธรรม ในวิธิพระบาลี

**อพุยากโต ธมุโม -** เป็นกัตตุบท แสดงให้รู้ถึงปัจจัย องค์ธรรมได้แก่ โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ

อกุสลสุส ธมุมสุส - เป็นสัมปทานบท แสดงให้รู้ถึงปัจจยุปบัน องค์ธรรมได้แก่ อกุศลชวนะดวงที่ ๑ ของอกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ

วิคตปจุจเยน - เป็นกรณบท แสดงให้รู้ถึงอำนาจแห่งวิคตปัจจัยเป็นพิเศษ ในบรรดาอำนาจปัจจัยทั้ง ๕ ที่เข้าช่วยอุปการะในคราวเดียวกัน คือ วิคตะ อนันตระ สมนันตระ อนันตรูปนิสสยะ นัตถิ เหล่านี้

**ปจุจโย -** เป็นกิริยาบท แสดงให้รู้ถึงความเป็นอนัตตะ

## ความเป็นวิคตะ ปัจจัย ปัจจยุปบัน ในบท อพุยากโต อกุสลสุส นี้

ว่าโดย กาล เป็นไปใน ปวัตติกาล มรณาสันนกาล ว่าโดย ภูมิ เป็นไปใน จตุโวการภูมิ ปัญจโวการภูมิ ว่าโดย บุคคล เป็นไปใน ปุถุชน ๔ ผลเสกขบุคคล ๓ ว่าโดย วิถี เป็นไปใน ปัญจทวารวิถี กามช่วนมโนทวารวิถี

# 🗅 🛮 ตาราง แสดงการทาปัจจัย ใน ปัญหาวารวิภังค์ แท่งวิคตปัจจัย

| วาระ                           | บัจจัย → บัจจยุปบัน                                        | นํ.๕        | เส. | นานัก. | รวม |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------|-----|--------|-----|
| ๑. กุ - กุ                     | โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)        | æ.          | 9•  | -      | ි.  |
|                                | → กุศลชวนะ ๒๑ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ชวนะดวงที่ ๑)             |             |     |        |     |
| ๒. กุ − อัพ *                  | กุศลชวนะ 💩 ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                         | ₡.          | -   | 9•     | b.* |
|                                | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๘ ผลจิต ๔ ที่เกิดหลังๆ      |             |     |        |     |
|                                | ๒.๑ โลกียกุศลชวนะ ๑๗ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ               | æ' <b>.</b> | -   | -      | ₡.  |
|                                | → สันตีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |     |
|                                | ๒.๒ มัคคจิต ๔ ที่เกิดก่อนๆ                                 | ď.          | -   | 9•     | ිං. |
|                                | → ผลจิต ๔ (มัคคานั้นตรผล) ที่เกิดหลังๆ                     |             |     |        |     |
| ๓. อกุ - อกุ                   | อกุศลชวนะ ๑๒ ที่เกิดก่อนๆ (เว้น ชวนะดวงสุดท้าย)            | æ.          | 9.  | _      | ිං. |
|                                | → อกุศลช่วนะ ๑๒ ที่เกิดหลังๆ (เว้น ช่วนะดวงที่ ๑)          |             |     |        |     |
| ๔. อกุ - อัพ                   | อกุศลชวนะ ๑๒ ดวงสุดท้าย ที่เกิดก่อนๆ                       | æ.          | -   | -      | ₡.  |
|                                | → สันดีรณจิต ๓ มหาวิ.๘ มหัค.วิ.๙ ที่เกิดหลังๆ              |             |     |        |     |
| <ul><li>๕. อัพ - อัพ</li></ul> | วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดก่อนๆ (เว้นจุติจิตของพระอรหันต์)        | æ.          | 9.  | _      | ිං. |
|                                | → วิ.๓๖ กิ.๒๐ ที่เกิดหลังๆ (พร้อมด้วยจุติจิตของพระอรหันต์) |             |     |        |     |
| ๖. อัพ - กุ                    | โวฏฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ'.         | -   | _      | ₡.  |
|                                | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |     |
|                                | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของมหากุศลช่วนะ ๘ ที่เกิดหลังๆ             |             |     |        |     |
| ๗. อัพ - อกุ                   | โวฎฐัพพนจิต ในปัญจทวารวิถี หรือ                            | æ.          | -   | -      | ₡.  |
|                                | มโนทวาราวัชชนจิต ในมโนทวารวิถี ที่เกิดก่อนๆ                |             |     |        |     |
|                                | → ช่วนะดวงที่ ๑ ของอกุศลช่วนะ ๑๒  ที่เกิดหลังๆ             |             |     |        |     |
|                                |                                                            |             |     |        |     |

| 🗋 สุทธสังข                 | ยาวาร              | <b>າະ</b> (ນ.๒๕๗)              |                                            |         |
|----------------------------|--------------------|--------------------------------|--------------------------------------------|---------|
| สรุปจำนวนสุทธบ             | ทแห่ง              | วิคตปัจจยปัญหาวาระ ดัง         | งแสดงมาแล้วข้างต้นนั้น มี ๗ ประเภท ด้วยกัน | คือ     |
|                            |                    |                                |                                            |         |
| <ol> <li>กุสลบท</li> </ol> | <b>9.</b> )        | กุสโล กุสลสุส                  | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
|                            | ๒ <b>.</b> ∫       | กุสโล อพฺยากตสฺส               | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
| ๒.)อกุสลบท                 | ണ.)                | อกุสโล อกุสลสุส                | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
|                            | æ.)                | อกุสโล อพฺยากตสฺส              | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
| ๓.)อพฺยากตบท               | æ.)                | อพุยากโต อพุยากตสุส            | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
|                            | b.)                | อพุยากโต กุสลสุส               | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
|                            | ගේ.)               | อพฺยากโต อกุสลสฺส              | วิคตปจุจเยน ปจุจโย.                        |         |
|                            |                    |                                |                                            |         |
| 🗋 วิคตปัจจ                 |                    |                                |                                            |         |
| ปัจจัยที่เป็นสภาค          | เะกันไเ            | ด้กับวิคตปัจจัย ดังแสดงม       | าแล้วข้างต้นนั้นมี ๖ ปัจจัย คือ            |         |
| อนันตระ                    | สมนัเ              | มตระ อนันตรูปนิสสยะ <b>อ</b> า | <b>เสวนะ นานักขณิกกัมมะ</b> นัตถิ          |         |
|                            |                    |                                |                                            |         |
| 🗋 วจนัตถะ                  | และค่ <sup>^</sup> | าอธิบาย ใน วิคตปัจจัย          |                                            | (น.๔๑๗) |
| วจนัตถะ                    |                    |                                |                                            |         |
| วิคตภาเ                    | วน นิโ             | รธสุส ปตฺติตาย อุปารโก         | ธมุโม = วิคตปจุจโย.                        |         |
| ĺ                          | รรรมที             | iื่อุดหนุนกันโดยสภาวะที่ป      | ราศจากไป หมายความว่า ถึงซึ่งความดับไป      |         |
| Į                          | รียกว              | า วิคตปัจจัย.                  |                                            |         |
|                            |                    |                                |                                            |         |

## 📋 อุปมา ใน วิคตปัจจัย

อุปมาเหมือน <u>พระอาทิตย์และพระจันทร์</u> ตามธรรมดาพระจันทร์จะไม่ปรากฏแสงในเมื่อพระอาทิตย์ ยังไม่ปราศจากไป ต่อเมื่อพระอาทิตย์ปราศจากไปแล้วนั่นแหละ แสงสว่างของพระจันทร์จึงจะปรากฏขึ้นได้ พระอาทิตย์จึงเป็นผู้อุปการะช่วยอุดหนุนแก่แสงสว่างของพระจันทร์โดยการปราศจากไป ข้อนี้ฉันใด ธรรมที่ เป็นวิคตบัจจัยที่ช่วยอุปการะอุดหนุนให้บัจจยุปบันธรรมเกิดขึ้นได้ เหมือนหนึ่งพระอาทิตย์ที่ปราศจากไปแล้ว ย่อมทำให้แสงสว่างของพระจันทร์ปรากฏขึ้นได้ ฉันนั้น.

อกุ-อกุ (น.๒๕๐)

#### ๑. อนันตรปัจจัย

#### ก. กุสลบท

๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ขนธา ปจฺฉิมาน์ ปจฺฉิมาน์ กุสลาน์ ขนธาน์
 ข้อ ๑-๓ กุ-กุ (น.๒๔๕)
 อนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย.

กุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ดวยอำนาจอนันตรปัจจัย.

- ๒. อนุโลม โคตรภุสส อนุโลม โวทานสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .
   อนุโลม เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่โคตรภู และโวทาน ด้วยอำนาจอนันตรบัจจัย.
- ๓. โคตุรภุ มคุศสุส โวทาน์ มคุศสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .
   โคตรภูและโวทาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มรรค ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.
- ๙. กุสล์ วุฎฐานสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .
   ข้อ ๔-๗ กุ-อัพ (น.๒๔๗)

   กุศลชวนะดวงสุดท้าย เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณะและภวังค์ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.
- ๙. มคุโค ผลสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
   มรรค เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ผล ด้วยอำนาจอนันตรบัจจัย.
- ๖. อนุโลม เสกุขาย ผลสมาปตฺติยา อนนตรปจุจเยน ปจฺจโย .
  อนุโลม เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ผลสมาบัติที่เป็นของพระเสกขบุคคล ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.
- พ. นิโรธา วุฏุรทนฺตสฺส เนวสญฺญานาสญฺญายตนกุสลํ ผลสมาปตฺติยา
   อนนุตรปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย .

เนวสัญญานาสัญญายตนกุศล เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อนาคามิผลจิตของพระอนาคามีที่ออกจาก นิโรกสมาทัติ ด้วยคำนาจคนันตรบัจจัย.

#### ข. อกุสลบท

๑. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ชนุธา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ อกุสลานํ ชนุธานํ อนนุตรปจฺจเยน ปจฺจโย.
อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิด

อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยคือช่วยอุปการะ แก่อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรบัจจัย.

๒. อกุสล์ วุฎฐานสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
 อกุศลชวนะดวงสุดท้าย เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่ตทารัมมณะและภวังค์ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

#### ค. อพยากตบท

๑. ปุริมา ปุริมา วิปากาพฺยากตา กิริยาพฺยากตา ชนฺธา
 บำฉิมานํ ปฺจฺฉิมานํ วิปากาพฺยากตานํ กิริยาพฺยากตานํ ชนฺธานํ อนนฺตรปฺจฺจเยน ปฺจฺจโย
 วิบากและกิริยานามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ
 แก่วิบาก และกิริยานามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

๒. ภวงุคํ อาวชุชนาย อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .
 ภวังค ๋ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อาวัชชนจิต ๒ ด้วยอำนาจอนันตรปัจจัย.

๓. กิริย์ วุฎฐานสุส อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย.
 กิริยาช่วนะดวงสุดท้าย และโวฎฐัพพนจิตดวงที่ ๒ หรือ ๓ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ
 แก่ตทารัมมณะ และภวังต์ ด้วยคำนาจคนันตรทั้งจัย.

๔. อรทโต อนุโลม์ ผลสมาปตฺติยา อนนุตรปฺจฺจเยน ปฺจฺโย .
 อนุโลมของพระอรหันต์ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อรหัตตผลสมาบัติ ด้วยอำนาจอนันตรบัจจัย.

 ๕. นิโรธา วุฏุสทนุตสุส เนวสญญานาสญญายตนกิริย์ ผลสมาปตุติยา อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .

 เนวสัญญานาสัญญายตนกิริยาจิต เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อรทัตตผลจิตของพระอรทันด์ที่ออกจาก นิโรธสมาบัติ ด้วยอำนาจอนั้นตรปัจจัย.

๖. อาวชุชนา กุสลา ขนุธาน์ อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .

อัพ-กุ (น.๒๕๕)

โวฏฐัพพนะและมโนทวาราวัชชนะ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กุศลชวนะดวงที่ ๑ นามขันธ์ ๔ ด้วยคำนาจคนันตรทัจจัย.

๗. อาวซุชนา อกุสลา ชนุธาน์ อนนุตรปจุจเยน ปจุจโย .

อัพ-อก (น.๒๕๖)

โวฎฐัพพนะและมโนทวาราวัชชนะ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อกุศลชวนะดวงที่ ๑ นามขันธ์ ๔ ดวยคำนาจคนันตรทัจจัย.

#### ษ. สมนั้นตรปัจจัย

ในสมนันตรปัจจัย นี้ อนุวาทพระบาลีแสดงเหมือนกันกับอนันตรปัจจัยทุกประการ คงเปลี่ยนแต่่ชื่อ จากคนันตรบัจจัย เป็น สมนันตรบัจจัย เท่านั้น

### ๓. อนันตรูปนิสสยปัจจัย

อนันตรูปนิสสยปัจจัย เหมือนกันกับอนันตรปัจจัยทุกประการ

#### ๔. อาเสวนปัจจัย

- ก. กุสลบท
- ๑. ปุริมา ปุริมา กุสลา ขนุธา ปจฺฉิมานํ ปจฺฉิมานํ กุสลานํ ขนุธานํ
   ฃ๋อ ๑-๓ กุ-กุ (น.๓๑๑)
   อาเสวนปจฺจเยน ปจฺจโย .

กุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยคำนาจกาเสวนกัจจัย.

- **๒. อนุโลม โคตุรกุสุส อนุโลม โวทานสุส อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย .**อนุโลม เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่โคตรภูและโวทาน ด้วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.
- ๓. โคตุรภุ มคุคสุส โวทาน์ มคุคสุส อาเสวนปจาเยน ปจุจโย .
  โคตรภูและโวทาน เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่มรรค ด้วยอำนาจอาเสวนปัจจัย.

- ข. อกุสลบท
- ๑. ปุริมา ปุริมา อกุสลา ขนุธา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ อกุสลาน์ ขนุธาน์ อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย.

อกุ-อกุ (น.๓๑๒)

อัพ-อัพ (น.๓๑๓)

อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่อกุศลนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยคำนาจกาเสวนกัจจัย.

- ค. อพุยากตบท
- บุริมา บุริมา กิริยาพุยากตา ขนุธา ปจุฉิมาน์ ปจุฉิมาน์ กิริยาพุยากตาน์
   ขนุธาน์ อาเสวนปจุจเยน ปจุจโย .

กิริยาช่วนนามขันธ์ ๔ ที่เกิดก่อนๆ เป็นปัจจัยช่วยอุปการะ แก่กิริยาช่วนนามขันธ์ ๔ ที่เกิดหลังๆ ด้วยคำนาจกาเสวนปัจจัย.

#### ผู้. นัตถิปัจจัย และ ๖. วิศตปัจจัย

แสดงเหมือนกันกับอนันตรปัจจัยทุกประการ

### 🗓 สมถกรรมฐาน ๔๐

| อารมเ                       |         |          |         | ภาวนา ๓  |                     |             | นิมิต ๓ |              |         |        |          | 5           | ุป. ฌาน  |                       | อรูป.ณาน ๔   |     |         |      |     |
|-----------------------------|---------|----------|---------|----------|---------------------|-------------|---------|--------------|---------|--------|----------|-------------|----------|-----------------------|--------------|-----|---------|------|-----|
|                             |         |          |         | บริ.ภา   | อุป.ภา              | อัป.ภา      | บริ.ภา  | 1 <i>๔</i> ० | อุป.๔๐+ | ขัป.๓๐ |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
|                             |         | ปรมัตถ์  | บัญญัติ | do       | do                  | നഠ          | บริ. +  | อุค.         | ปฏิ. ๓  | 00     | ป.       | <b>1</b> 1. | Ø        | ବମ୍.                  | ปัญ.         | อา. | ີ 2 ຄູ. | กิญ. | เน. |
|                             |         |          |         |          |                     |             | ตรง     | ปริ.         | ตรง     | ปริ.   |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
| ๑) กสีณ ๑๐                  |         | -        | 90      | 90       | 90                  | 90          | 90      | -            | 90      | -      | 90       | 90          | 90       | 90                    | 90           | 9   | 9       | 9    | 9   |
| ษ) อสุภ ๑๐**                |         | -        | 90      | 90       | 90                  | 90          | 90      | _            | 90      | -      | 90       | -           | -        | -                     | -            | -   | -       | -    | -   |
| ๓) อนุสสติ ๑๐               |         |          |         |          |                     |             |         |              |         |        |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
| > อนุสสติ 8                 | (× ภาพ) | 8        | -       | 8        | 8                   | -           | -       | 8            | -       | -      | -        | _           | -        | _                     | -            | _   | -       | -    | -   |
| - ตี, สี, จา, เท, อุ, ม.    |         |          |         |          |                     |             |         |              |         |        |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
| > กายคตาสติ <sub>๑</sub> ** | (✓ภาพ)  | (√วิปัส) | 9       | 9        | 9                   | 9           | 9       | _            | 9       | -      | 9        | -           | -        | -                     | -            | -   | -       | -    | -   |
| > อานาปานัสสติ 🤋            | (✓ภาพ)  | (√วิปัส) | 9       | 9        | 9                   | 9           | 9       | _            | 9       | -      | 9        | 9           | 9        | 9                     | 9            | _   | -       | -    | -   |
| ๔) อัปปมัญญา ๔              | (× ภาพ) |          | ď       | ď        | હ                   | હ           | -       | æ            | -       | æ      | ๓ (-ยุ.) | ๓ (-ฮุ.)    | ๓ (-ฮุ.) | ຫ (− <sub>ປ</sub> ູ.) | 9 Q.         | -   | -       | -    | -   |
| > เม., กรุ., มุ., อุ.       |         |          |         |          |                     |             |         |              |         |        |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
| α) อาหาเรปฏิกูลสัญญา Ι      |         | I        | 1       | I        | I                   | -           | -       | I            | -       | -      | -        | -           | -        | -                     | -            | -   | -       | -    | -   |
| ъ) จตุธาตุววัตถาน I         |         | I        | -       | I        | I                   | -           | -       | I            | -       | -      | -        | _           | -        | -                     | -            | _   | -       | -    | -   |
| ๗) อารุปป.๔                 |         |          |         | <b>હ</b> | હ                   | <i>હ</i>    | -       | æ            | -       | æ      |          |             |          |                       |              |     |         |      |     |
| > ฮา., กิญ.                 | (× ภาพ) | -        | ල       |          |                     |             |         |              |         |        | -        | -           | -        | -                     | -            | 9   | -       | 9    | -   |
| > วิญ., เน.                 |         | 2        | -       |          |                     |             |         |              |         |        | -        | -           | -        | -                     | -            | -   | I       | -    | I   |
| รวม                         |         | 12       | நிவ     | ૡૺ૦      | 10 <sub>ຄາດ</sub> _ | <b>→</b> ୩୦ | நிற     | <b>ඉ</b> ය   | ورور    | a<br>a | Ja &     | 9¢          | 9¢       | 9 d                   | <b>த்</b> டி |     |         |      |     |

หมายเหตุ:

- ๑) อารมณ์บัญญัติ ต้องมีภาพปรากฏ (เว้น อัปปมัญญา เป็นสัตวบัญญัติ แต่ไม่มีภาพ)
- ๒) อารมณ์ใดเป็นบัญญัติ เข้าถึง อัปปนาภาวนา ได้ทั้งหมด
- ๓) วิญ, เนว. เป็นปรมัตถ์ แต่เข้าถึง ฌาน ได้ เพราะ
  - อาศัยการทิ้งอารมณ์เก่าที่หยาบ เพื่อให้ได้ฌานที่สูงขึ้น ๒. อารมณ์เก่าที่ทิ้งนั้น เป็นบัญญัติ
- ๔) อารมณ์ที่เป็นปรมัตถ์ จะไปได้ถึง อุปจาร. เท่านั้น ไม่มีโอกาสได้ ฌาน อารมณ์ที่เป็นบัญญัติ จะไปได้ถึง ๓ ภาวนา ๓ นิมิต และได้ถึง ฌาน
- ๕) อสุภ.๑๐ และกายคตาสติ ๑ ได้แค่ปฐมณาน เพราะ เป็นอารมณ์ทยาบ
   ต้องมีวิตกช่วย ในทุติยณานไม่มีวิตกจึงไปต่อไม่ได้

## 🗅 ตารางแสดงอำนาจปัจจัย (จำแนกตามชาติ) ในปัจจยนิทเทส [ แสดงตามหนังสือหลักสูตรอภิธรรมโชติกะวิทยาลัย ]

| ๑.สหชาตร     | ชาติ ๑๕ | ๒.อารัมมณ | ชาติ ๘      | <b>ຫ</b> .ຍ | อนันตร | ชาติ ๗        | ๔.วัตถุ | ปุเรชาต  | าชาติ ๖    | ๕.ปัจฉ           | มาชาตช | ୀମ୍ପି ๔ | ъ.           | อาหาร | ชาติ ๓ | හ.         | รูปชีวิติ   | าินทริย    | เชาติ ๓ |     | ๘.ปกตูปนิสเ         | สยชาติ 🖢            | <b>ฮ.</b> นานั | ักขณิกกัม | มชาติ ๑       |
|--------------|---------|-----------|-------------|-------------|--------|---------------|---------|----------|------------|------------------|--------|---------|--------------|-------|--------|------------|-------------|------------|---------|-----|---------------------|---------------------|----------------|-----------|---------------|
| 9            | ોલ      | ഩ         | <i>ر</i> ره | ક           | ഖ      | ಡ             | 6       | ห. อ์ฤ ๏ | <b>l</b> e | 90               | 99     | ூற      | 9 m          | 9¢    | ୭ଝି    | 99         | <b>୭</b> ୭୬ | ඉශ්        | 9 eV    |     | <b>BO</b>           | <b>ja</b> @         | මම             | മ്പ       | ๒๔            |
| นิท. เหตุ    | อา      | ิธิ       | น์-สน์      | ส์          | อัญ    | นิส           | นู      | ว็       | (P)        | ปุ               | ฉา     | เส      | กํ           | ปา    | หา     | อิน        | ณา          | มัด        | สัม     |     | วิป                 | ถิ                  | น              | Ø         | อวิ           |
| 9            | ಡ       | æ         | ඉශ්         | ર્જ         | ຄາ     | 99            | ଭୀ      | භ        | ூற         | <u></u> ໑ ຄາ     | 9      | ๓       | <b>l</b> e   | 9     | ම      | ଡା         | 9           | 9          | 9       |     | હિ                  | ୭୩                  | 9              | 9         | ୭୩            |
| <b>் நெ</b>  | હ       | a         | æ           | ව/៧         | ව/ඟ    | ව/៧           | ഩ       | ව        | 9          | ક                | ď      | Ø.      | <b>ම</b> ුග් | භ     | ഩ      | િ          | 99          | <b>9</b> m | b/๗     | ව   | <b>८</b> १५ ५१८     | ව/៧                 | ورور پي        | ورور پي   | ව/ආ           |
| ල            | æ       | 99        | æ           | હ્ય         | æ      | æ             | ഩ       | -        | 9          | ક                |        | િ       | 90           |       | தி     | િ          |             |            |         | ଚ୍ଚ | હ                   | હ                   |                |           | æ             |
| ഩ            | æ       | 99        | æ           | ව/භ         | ව/ඟ    | ව/៧           | ഩ       | æ/b      | ව          | િ                |        | િ       |              |       |        | ક          |             |            |         |     | <b>↑ ↑</b><br>ถุ ถา | ව/៧                 |                |           | b/๗           |
| œ'           | æ       | ூரு       | æ           | <i>৫/</i> ১ |        | <i>৫/</i> ১   | ഩ       | ව        | 9          | ર્વ              |        |         |              |       |        | Ъ          |             |            |         |     |                     | æ/b                 |                |           | <i>৫/</i> ১   |
| æ            | æ       | ตาอาส     | æ           | હ           |        | <i>હ</i>      | -       | -        | 9          | હ                |        |         |              |       |        | કે         |             |            |         |     |                     | <i>હ</i>            |                |           | <i>હ</i>      |
| ક            | ď       |           | æ           | ව           |        | કે            | -       | æ        | le         | ď                |        |         |              |       |        | ลา         |             |            |         |     |                     | ર્જ                 |                |           | ક             |
| ଭା           | હ       |           | æ           |             |        | ક             | ഩ       | હ        | 9          | æ                |        |         |              |       |        | <u></u> ૭૯ |             |            |         |     |                     | ક                   |                |           | ક             |
| <sub>લ</sub> | ๓ๅ๔ๅ๖ๅ๖ | ,ಡ        | æ           |             |        | િ             | ഩ       | æ        | 9          | æ                |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | ર્જ                 |                |           | ક             |
| ek'          |         |           | æ           |             |        | ક             | ണ്ടുര്  | હ        | 9          | کو               |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | b                   |                |           | b             |
| 90           |         |           | æ           |             |        | ક             |         |          | 9          | کو               |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | b                   |                |           | ક             |
| 99           |         | חָ−חָ     | કે          |             |        | <b>ಜ</b> ಶ್ರಡ | ,       |          | 9          | æ                |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | ď                   |                |           | ď             |
| <b>்</b> இ   |         | ป์-อพ่    | <i>৫</i> /১ |             |        | <b>↑</b>      |         |          | 9          | થેલ              |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | æ                   |                |           | ď             |
| 9 m          |         | อกุ-อกุ   | કે          |             |        |               |         |          |            | & ಶ್ರ <u>ಿ</u> ಡ |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | æ                   |                |           | ď             |
| 9¢           |         | อบุ-อพฺ   | æ           |             |        |               |         |          |            | <b>↑</b>         |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | æ                   |                |           | æ             |
| 9¢           |         | อพฺ-อพฺ   | <i>৫</i> /๖ |             |        |               |         |          |            |                  |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | ď                   |                |           | ď             |
| 99           |         | อพ-บุ     | æ           |             |        |               |         |          |            |                  |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | ď                   |                |           | <i>d</i>      |
| 9 m          |         | อพฺ-อกุ   | æ           |             |        |               |         |          |            |                  |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | <b>&amp; ಶ್ರಿ</b> ಡ |                |           | අ වාය         |
| ඉය           |         | เยส้      | ब्री है।    | ,           |        |               |         |          |            |                  |        |         |              |       |        |            |             |            |         |     |                     | <b>↑</b>            |                |           | <b>↑ ↑</b> ព្ |



|            |              |        |          |         |          |                  |            |        |             |       |                         |     | 9           | สหชาตร    | ก์ติ ๑๕ ปัจ  | จัย    |             |        |           |        |              |                 |                |             |           |          |              |            |
|------------|--------------|--------|----------|---------|----------|------------------|------------|--------|-------------|-------|-------------------------|-----|-------------|-----------|--------------|--------|-------------|--------|-----------|--------|--------------|-----------------|----------------|-------------|-----------|----------|--------------|------------|
|            | สหชา         | ตชาติ  | ใหญ่     |         |          |                  | ſ          | สหชา   | ตชาติกล     | 11    |                         |     |             |           |              | สท     | ชาตชาติเล็ก | า = ส  | .๗ [เทร์  | ริก ห  | า อิน ณา     | มัด ]           | = ๓ บท ๗ วา    | เระทั้งห    | หมด       |          |              |            |
|            |              | พ. ๔   |          |         |          |                  |            |        | ก. ๔        |       |                         |     |             | เท        | (ล. ๔)       |        | ธิ์ (ล. ๕)  |        | ก์ (ส. ๒) |        | หา (ล. ๔)    |                 | อิน (ส. ๖)     |             | ณา (ส. ๓) |          | มัค (ล. ๕)   |            |
| İ          | ส            | นิถิ   | 9        |         | อถ       | j.               | สมฺ        |        | ปา.         |       | રૈય <u>ં</u> .          |     |             | เห ธิ อิน |              |        | ธิเท หา อิ  | ใน มัด | กํ ห′     | 1      | หาธิกํ       | อิน             | อิน เห ธิ หา ฉ | มา มัด      | ณา อิน    | เมัด     | มัด เห ธิ อิ | น ฌา       |
| 1          | ๕ บท         | 1 % 7  | กระ      |         | ๓ ฃท ๓   | าวาระ            | ิต ฃทิต    | วาระ   | ๑ บท ๑ วาระ |       | ๓ บท ๓ วาระ             |     | ๓ บท ๗ วาระ |           |              | ๓ บท ๗ | วาระ        | ๓ ยท ๗ | วาระ      | ๓ ฃท ๗ | วาระ         | ๓ บท ๗ วิ       | าระ            | ๓ ยท ๗      | วาระ      | ๓ นท ๗ ํ | วาระ         |            |
|            | (สุทธสังขยา  | วาระ : | = 3:3:1- | 1:1)    | (1:1     | :1)              | (1:1:      | :1)    | (0:0:       | :1)   | (1:1:1                  | )   |             | (3        | 3:1)         |        | (3:3:1      | 1)     | (3:3:     | 1)     | (3:3:        | 1)              | (3:3:1)        |             | (3:3:     | 1)       | (3:3:1       | )          |
|            | บท/วาระ      | พ.     | ก.       | ปจ.     | กรณบท    | ปจ.              | กรณบท      | ปจ.    | กรณบท       | ปจ.   | กรณบท                   | ปจ. | ๗.          | ก.        | กรณบท        | ปจ.    | กรณบท       | ปจ.    | กรณบท     | ปจ.    | กรณบท        | ปจ.             | กรณบท          | ปจ.         | กรณบท     | ปจ.      | กรณบท        | ปจ.        |
| 9          | กุ กุ.       | æ      | อญ.สมฺ.  | િ       | อญ.สมฺ.  | િ                | อญ.สมฺ.    | ક      |             |       |                         |     | હ           | อญ.สมุ.   | ଗ.๔          | 90     | ଗ.ଝ         | 99     | ଗ.๒       | d<br>d | ଗ.๔          | 90              | ଗ.๖            | ூற          | ଗ.๓       | 84       | ଗ.ଝ          | 99         |
| <b>l</b> e | กุ อพฺ.      | æ      | วิปฺ.    | æ       |          |                  |            |        |             |       | วิปุ.                   | æ   | હ           | วิปฺ.     | ଗି.໔         | જ      | ଗ.ଝ         | 90     | ଗ.๒       | ଣ      | ส.๔          | જ               | ଗ.๖            | 99          | ଗ. ଳ      | હ        | ଗ.ଝ          | 90         |
| ๓          | กุ กุ.อพฺ.   | ď      | -        | ď       |          |                  |            |        |             |       |                         |     | હ           | -         | ลี.๔         | હ      | ล.๕         | જ      | ଗ.16      | િ      | ส.๔          | ಡ               | ส.๖            | 90          | ଷ.ണ       | ଭ        | ଗ.ଝ          | જ          |
| હ          | อกุ อกุ.     | ď      | อญ.ส์มุ. | ક       | อญ.ส์มุ. | ල                | อญ.ส์มุ.   | ક      |             |       |                         |     | હ           | อญ.ส์มุ.  | เท.          | ଭା     | ส.๔ (เห.)   | 90     | ଗ.๒       | હ      | ส.๔          | 90              | ล.๕ (เท.)      | 99          | ଷ.ണ       | e.       | ล.๔ (เห.)    | 90         |
| æ          | อกุ อพ.      | æ      | วิปฺ.    | æ       |          |                  |            |        |             |       | วิปฺ.                   | æ   | હ           | วิปฺ.     | เท.          | ક      | ส.๔ (เท.)   | જ      | ଗ.๒       | ଣ      | ส.๔          | જ               | ล.๕ (เท.)      | 90          | ଗ. ଳ      | હ        | ล.๔ (เห.)    | જ          |
| િ          | อกุ อกุ.อพฺ. | ď      | -        | ď       |          |                  |            |        |             |       |                         |     | હ           | -         | เท.          | હ્યું  | ส.๔ (เห.)   | હ      | ଗ.๒       | િ      | ส.๔          | ಡ               | ล.๕ (เท.)      | જ           | ଗ. ๓      | ଭ        | ล.๔ (เห.)    | હ          |
| ଡା         | อพุ อพ.      | ď      | æ        | હ       | ก.๔      | હ                | ก.๓        | ଡା     | ก.๔         | હ     | กิ.๓                    | ଡା  | હ           | હ         | ติ. ส.๔      | @ Ja   | ล.๕         | ඉ හ    | ଗ.๒       | 90     | ติ. ส.๔      | @ la            | ติ. ส.๖        | ୭ଝ          | ଷ.ണ       | 99       | ติ. ส.๕      | <u>ඉ</u> භ |
|            |              |        |          |         |          |                  | (-วิปฺ.)   |        |             |       | (-สมฺ.)                 |     |             |           | ปฏิ.ส.๓ (ธิ) | 99     |             |        |           |        | ปฏิ.ส.๓ (ธิ) | 99              | ปฏิ. ล.๕ (ธิ)  | <u>໑</u> ຄາ |           |          | ปฏิ.ล.๔(ธิ)  | ூடி        |
| હ          | กุ.อพฺ อพ.   | ď      | -        | હ       |          |                  |            |        |             |       |                         |     |             |           |              |        |             |        |           |        |              |                 |                |             |           |          |              |            |
| જ          | อกุ.อพฺ อพ.  | ď      | -        | ď       |          |                  |            |        |             |       |                         |     |             |           |              |        |             |        |           |        |              |                 |                |             |           |          |              |            |
|            | รวมเป็น ๘ ส  | ์ภาคะ  | (-ตนเอง) | ଡା      | ส สภา    | ମ <sub>େ</sub> ଅ | ๗ สภา      | ଜଃ ଚ   | ๘ สภา       | ମିଆ ଆ | ๗ สภาค                  | г Ъ |             | อต ยุง    | าาศะ ๑๑      |        | ๑๓ สภาค     | இ இ    | ๑๐ สภา    | PE &   | ๑๒ สภาค      | ]£ 99           | ๑๔ สภาคะ       | <b>໑</b> ഩ  | ๑๑ สภาต   | Ar 00    | ๑๓ สภาค      | <b>்</b> ஒ |
|            | <br>๒ อารัม  | มณชา   | าติ ๘ ปจ | เ. (ฮา. | ๑ ธิ.ณ.๒ | อาป.             | ກ ຄືໄ.ໂຫ = | = 12:1 | 32)         |       | ๓ อนันตร.๗ (นํ.๕ เส นา) |     |             |           |              |        |             |        | ส ปก      | ମି.ଡ   | ๙ นานัก      | ]. <sub>@</sub> |                |             |           |          |              |            |

|   | ษ อารัม     | มณชาติ ๘ ปจ   | <b>เ. (</b> อา. | o f.iy.e | อาปุ.                      | ก มีไ.โฮ = | = 12:3     | 32)         | ๓ อนั้า                 | (น่.๕ เส น | <b>๔ วัตถุปุเร.๖</b> (ถุ.๕ ติน.๑) |      |                  |      | ๕ ปัจฉา.๔  | b อาหาร.๓ | ๗ รูปชีวิติน.๓ |             | ų ·       |            | ๙ นานัก.๑ |      |            |                |
|---|-------------|---------------|-----------------|----------|----------------------------|------------|------------|-------------|-------------------------|------------|-----------------------------------|------|------------------|------|------------|-----------|----------------|-------------|-----------|------------|-----------|------|------------|----------------|
|   |             | ยา.๑          |                 | ธิ.กุ    | j•je                       | อาปุ       | <b>.</b> ബ | ถา.๒        | น์.๕(นํ สนํ รู น ต) อาเ |            |                                   | วน.  | กุ.๕(นิปุวิปถิอ) |      | ปุเรชาติน. |           | ฉา วิป ถิ อ.   | หาถิอ       | รูป ถิ อ  |            | ปกตูปนิ   | สสย. | นานักขณิก  | เก้มม.         |
|   | ๓ ฃึง       | ๙ วาระ        |                 | ๓ บท ๑   | ง วาระ                     | ๑ บท ๓     | าวาระ      | ๑ บท ๓ วาระ | ๓ บท ๗                  | วาระ       | ๓ ฃท ๓                            | วาระ | ๑ ปท ๓           | วาระ | ๑ บท ๑     | วาระ      | ๓ บท ๓ วาระ    | ๑ บท ๑ วาระ | ๑ ยท ๑ วา | ระ         | ๓ บท ๙    | วาระ | ด กม ด     | วาระ           |
|   | ( สุทธสังขย | าวาระ = 3:3:3 | 3)              | (3:1     | :3)                        | (0:0)      | :3)        | (0:0:3)     | (2:2:3)                 |            | (1:1:                             | :1)  | (0:0:3           | 3)   | (0:0:1     | 1)        | (1:1:1)        | (0:0:1)     | (0:0:1)   |            | (3:3:     | 3)   | (1:1:0     | ))             |
|   | บท/วาระ     | กรณบท         | ปจ.             | กรณบท    | ปจ.                        | กรณบท      | ปจ.        | กรณบท ปจ.   | กรณบท                   | ปจ.        | กรณบท                             | ปจ.  | กรณบท            | ปจ.  | กรณบท      | ปจ.       | กรณบท ปจ.      | กรณบท ปจ.   | กรณบท     | ปจ.        | กรณบท     | ปจ.  | กรณบท      | ปจ.            |
| 9 | η η.        | 12:00         | ഩ               | 12:00    | ຄາ                         |            |            |             | น่.๕ เส                 | ક          | นํ.๕ เส                           | ક    |                  |      |            |           |                |             |           |            | ମୁ        | 9    |            |                |
| ම | กุ อกุ.     | 12:00         | ഩ               | 12:00    | ഩ                          |            |            |             |                         |            |                                   |      |                  |      |            |           |                |             |           |            | ମୁ        | 9    |            |                |
| ๓ | กุ อพฺ.     | 12:00         | ഩ               | 12:00    | ຄາ                         |            |            |             | น์.๕ นา                 | ક          |                                   |      |                  |      |            |           | ฉา.๔ ๔         |             |           |            | ตู นา     | ල    | นา นํ.๕ ตู | භ              |
| æ | อกุ อกุ.    | 12:00         | ഩ               | 12:00    | ຄາ                         |            |            |             | น่.๕ เส                 | ર્જ        | น่.๕ เส                           | હ    |                  |      |            |           |                |             |           |            | ମ         | 9    |            |                |
| હ | อกุ กุ.     | 10:00         | 9               |          |                            |            |            |             |                         |            |                                   |      |                  |      |            |           |                |             |           |            | ମ         | 9    |            |                |
| હ | อกุ อพฺ.    | 10:00         | 9               |          |                            |            |            |             | นํ.๕                    | æ          |                                   |      |                  |      |            |           | <b>ฆา.</b> ๔ ๔ |             |           |            | ตู นา     | ල    | นา ตู      | ම              |
| ബ | อพุ อพุ.    | 12:32         | હ               | 12:00    | ຄາ                         | 10:32      | િ          | 10:32 ხ     | น่.๕ เส                 | ર્જ        | น่.๕ เส                           | હ    | กุ.๕ ติน.        | િ    | กุ.๕ ติน.  | ર્જ       | <b>ฆา.</b> ๔ ๔ | หาถือ ๓     | รูป ถิ อ  | ഩ          | ମ         | 9    |            |                |
| હ | อพฺ กุ.     | 12:32         | હ               | 12:00    | ຄາ                         | 10:32      | වි         | 10:32 ఠ     | นํ.๕                    | æ          |                                   |      | ฤ.๕              | æ    |            |           |                |             |           |            | ଡ଼ି       | 9    |            |                |
| e | อพฺ อกุ.    | 12:32         | હ               | 12:32    | હ                          | 12:32      | હ          | 12:32 ಡ     | ů.æ                     | હ          |                                   |      | ฤ.๔              | æ    |            |           |                |             |           |            | ମୁ        | 9    |            |                |
|   | รวมเป็น ๘ ส | ภาคะ(-ตนเอง)  | ଣ୍ଡ             | ส สภา    | ៤ ឥរាកា៖ ៧ ៤ ឥរាកា៖ ៧ ៤ ឥរ |            |            | ๔ สภาคะ ๗   | ๗ สภาค                  | ો કે       | ๖ สภาเ                            | ଜଣ ଝ | ๖ สภาค           | ૄ હ  | ๖ สภาค     | ૄ ૡ       | ๔สภาคะ๓        | ๓ ส์ภาคะ ๒  | ๓ สภาคะ   | <b>l</b> o | ๒ สภาเ    | PE 9 | ๗ สภาค     | г <sub>Б</sub> |

น.๕ นา = ๖

|    | ମନ | ห่าง | ı |
|----|----|------|---|
| ů  | ✓  | -    |   |
| ฏ  | -  | ✓    |   |
| เา | ✓  | ✓    |   |

ข้อมูล อ.สุมาลัย พาณิชย์กุล ศรซัย ชยาภิวัฒน์ พิมพ์ – ๐๙ พ.ศ. ๕๖

สรุป <mark>๙ วาระ ๖ ปจ. ๗ วาระ ๑๔ ปจ. ๓ วาระ ๑๔ ปจ. ๒ วาระ ๑ ปจ. ๑ วาระ ๘ ปจ.</mark>
๔๗ ณ.๔ อา. ตู ๑.๗ ธิ.ณู.๒ นํ.๕ อญ. สมฺ วิปฺ. / อาปุ.๓ ถา.๒ / ถุ.๕ เส่.๑ ฉา.๔ นานักขณิก. ปา. หา.๓ ติน. รูป.๓